

الوجه والقناع في الشعر والسرد والكوارث الإنسانية





تفتتح "الجديد" عامها الجديد بعدد ممتاز. يحتوي العدد على مقالات فكرية وأخرى نقدية في الأدب والفكر والفن، وتحفل بحوارين مع شاعر من المغرب، وفنان

أما الحوار الأدبى مع الشاعر المغربي حسن نجمى فهو يتمحور حول رؤيته لفكرة الانتماء

ويرى الشاعر أن المتوسط، أساسًا، شِعْر وكتابة ومتَخَيَّل وذاكرة خلاقة، بحر الأسطورة

يحفل العدد أيضا بمقالات في الفن، وتأملات في الثقافة والاجتماع، وأفكار في ظواهر عصر العولمة، وملاحظات تتصل بسنة الوباء من منظور فكرى، وبجملة من القضايا والموضوعات الشاغلة من منظور نقدى يحاول أن يهز الراكد في محاولته الإجابة عن أسئلة الثقافة العربية. في هذا العام، كما في كل عام مضى من أعوام "الجديد" نجدد دعوة الكاتبات والكتاب العرب لمواصلة المغامرة التي بدأناها معاً قبل ستة أعوام مفتتحين معا عاما سابعا، وشوطا جديداً فى رحلة شئنا لا الجديد" أن تكون في طليعة القافلة، ليمكنها أن تكون منبر المغامرة الفكرية

تشكيلي من العراق، وبنصوص أدبية ويوميات، ودراسات ومراجعات نقدية للكتب الجديدة، ورسائل ثقافية، ونصوص شعرية لعدد من شعراء العالم العربي. وفي العدد ملف ضم قصائد لثلاثة شعراء بريطانيين، تحت عنوان "الشعر السرّى" ويتضمن قصائد لشعراء من ليفربول اشتهروا في الفترة نفسها التي ظهرت فيها فرقة البيتلز، وعبّروا في شعرهم عن تمرد الروح الجديدة في الشعر الإنجليزي، هم روجر ماغوا، أدريان هنري، وبريان باتن. ترجم القصائد وقدم لها الناقد خلدون الشمعة.

الملف الرئيسي احتوى على فصول روائية لعدد من الروائيين العرب الذين أثروا بأعمالهم الروائية المدونة السردية العربية، يوسف وقاص، وارد بدر السالم، أحمد اسماعيل إسماعيل، جلال برجس، عواد على، عبدالله مكسور.

المتوسطى للشاعر وثقافته وحضارته المجتمعية، وذلك في سياق اهتمام "الجديد" بالفضاء المتوسطى ودعوتها إلى الكشف عن ارتباط الثقافة العربية مشرقاً ومغرباً بثقافات المتوسط، بما يجعل السؤال حول علاقة الثقافة العربية بفضائها المتوسّطي سؤالا يستدعي إرثاً مهمشاً ومغيباً بفعل هيمنة الأيديولوجيا على الثقافة.

الإغْريقية والأسطورة الرومانية، وكذا بحر الأساطير الأخرى القديمة، وحتى المعاصرة، بحر المحكيات والسرود الملحمية والشفوية. وعليه فإن الحديث عن المتوسط بالنسبة إلى الشاعر لا يمكن أن يكون محايدًا. ففي المغرب لا يمكن للمرء ألاًّ يكون متوسطيًّا. ويهتف الشاعر: أنا متوسطى حتى وإن كنت أسكن في الرباط أو في الدار البيضاء على ساحل الأطلسي. وأن أتكلم عن علاقتي بالفضاء المتوسطى فكأنما أقوم بزيارة جديدة إلى تاريخ معيَّن، وذاكرة عميقة،

مؤسسها وناشرها هيثم الزبيدي

رئيس التحرير نوري الجراح

مستشارو التحرير

أحمد برقاوى، أبو بكر العيادى عبد الرحمن بسيسو، خلدون الشمعة خطار أبو دياب، ابراهيم الجبين رشيد الخيون، هيثم حسين، أمير العمرى مفید نحم، عواد علی

> التصميم والإخراج والتنفيذ ناصر بخيت

رسامو العدد: سلافة حجازي، أزاندا يعقول سارة شما، صفوان داحول، فؤاد حمدي علياء أبو خضور، خالد تكريتى، محمد ظاظا إيفان دبس، جبران هداية، اسماعيل الرفاعي أنس سلامة، حسين جمعان محمد شبيني، ساشا أبو خليل

> التدقيق اللغوي: عمارة محمد الرحيلى

الموقع على الإنترنت:

الكتابات التي ترسل إلى «الجديد» تكتب خصيصاً لها لا تدخل المجلة في مراسلات حول ما تعتذر عن نشره.

Al Arab Publishing Centre المكتب الرئيسي (لندن) UK

1st Floor The Quadrant London

W6 8BS Dalia Dergham Al-Arab Media Group

Advertising Department Tel: +44 20 8742 9262 ads@alarab.co.uk

لمراسلة التحرير editor@aljadeedmagazine.com

الاشتراك السنوى للافراد: 60 دولارا. للمؤسسات: 120 أو ما يعادلها

لوحة الغلاف للفنانة ماىسة محمد

المحرر



|           | العدد 72 - يناير/ كانون الثاني 2021                                                                  |
|-----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|           | كلمة                                                                                                 |
| 6         | من يتذكر تليماخوس؟<br>في الشعر والاسطورة ومغامرة التمرد على البطل الملحمم<br>نوري الجراح             |
|           | مقالات                                                                                               |
| 10        | ً <mark>مة بلا إنسان</mark><br>هل نحن على هذه الحال أم على حال آخر؟<br>أحمد برقاوي                   |
| 14        | إشراقات الوعي النسوي العربي<br>صبيحة الشيخ داود مثالاً<br>نادية هناوي                                |
| 24        | حضارة القيود<br>نقد ماركيوز لمفهوم الحضارة في المجتمع الصناعي المتقد<br>حسام الدين محمود فياض        |
| 30        | لغة العيون في زمن الأقنعة<br>حميد القويسمي                                                           |
| 38        | مغامرة القِناع الشِّعري<br>مناهج نقديَّة تفتنتُ على الإبداعِ وتَشَظِّي النُّصُوص<br>عبد الرحمن بسيسو |
| <b>70</b> | القصيدة العربية والصورة الزخرفية<br>شربل داغر                                                        |
| 138       | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                |
| 164       | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                |
| 172       | الصّورة في زمن كورونا<br>ميارى عزديني                                                                |
| 176       | <br>الرواية بين الخيال المسلوب والمرآة المكسورة<br>علاء الأسواني نموذجاً<br>ممدوح فرّاج النّابي      |

| 44  | الارض قطع زجاج والناس حفا<br>عبدالله الرّيامي |
|-----|-----------------------------------------------|
| 60  | خَلَعْتُ القُفْلَ ودَخَلْتُ<br>حسن نجمي       |
| 134 | <b>كما في كل يوم</b><br>محمد ناصر المولهي     |
| 168 | قصائد الخريف<br>المثنى الشيخ عطية             |

شعر

| 50  | <b>حسن نجمي</b><br>المفاربي المتوسطي |
|-----|--------------------------------------|
| 142 | على رشيد<br>الرؤرة والعرارة          |

حوار

|   | یومیات               |
|---|----------------------|
| 8 | أنثروبولوجيا المخيّم |
|   | أحمد سعيد نجم        |

| <u>ف</u> ص                   |    |
|------------------------------|----|
| امرأة كل سبت<br>باسمة العنزي | 93 |

| م <b>لف</b> / فصول روائية                |    |
|------------------------------------------|----|
| حقيقي كان الرعب وكان سخيفاً<br>يوسف وقاص | 96 |

| صانع اا<br>وارد بدر |                  |
|---------------------|------------------|
| 106 أفعال ا         | قد<br>يل إسماعيل |

| 110 | <b>دفاتر الورّاق</b><br>جلال برجس |
|-----|-----------------------------------|
| 114 | رمل بلون العقيق                   |

| 11 | رمل بلون العقيق<br>عواد علي          |
|----|--------------------------------------|
| 11 | <b>يوميات كروبر</b><br>عبدالله مكسور |

| ملف/ الشعر السّرّي<br>ثلاثة شعراء من ليفربول | 150 |
|----------------------------------------------|-----|
| ترجمة وتقديم:                                | 130 |
| خلدون الشمعة                                 |     |

كتب

فنون

| تأنيث النوازل والسرد الأنثوي<br>رواية" نازلة دار الأكابر" لأميرة غنيم | 190 |
|-----------------------------------------------------------------------|-----|
| فاطمة واياو                                                           |     |

216

|    | التفاوض مع الذكورة            |
|----|-------------------------------|
| 19 | 194 رواية "روثمان أزرق" لآمال |
|    | نملة باحيل                    |

| أساليب سردية لابتكار القسوا                                |
|------------------------------------------------------------|
| حازم كمال الدين والوقائع المُربكة<br>لـ"سيدة النيكروفيليا" |
| محمود الغيطاني                                             |

| 212 | الكتابة بسكين اللغة<br>القصيدة المضادة للموت |
|-----|----------------------------------------------|
|     | في ديوان "نتقاتل للتسلية"<br>مفيد نجم        |
|     |                                              |

| انتظار ولادة سيزان جديد | في   |
|-------------------------|------|
| ف يوسف                  | فارو |



کمال بستاني

#### رسالة باريس

زمن البيولوجيا السياسية أبوبكر العيادي

## الأخيرة

ماض أقرب من اللازم عالم على سترويد هيثم الزبيدي 230



غلاف العدد الماضي ديسمبر/كانون الأول 2020

أصوات

كلّ المنازل تُشبهه عائشة بلحاج

## من يتذكر تليماخوس؟ في الشعر والأسطورة وتمرّد القصيدة على النموذج البطولي

غير مرة في الشعر والأسطورة، والعلاقة بينهما، في تجليات الأسطورة بعوالمها الخارقة، وأبطالها الاستثنائيين، أمكنتها وأزمنتها وما وراء تلك الأمكنة والأزمنة. ولطالما قادني ذلك إلى الإتيان بأمثلة على الكيفية التي يتنفس معها الشعر هواء الأسطورة، وكيف يتاح للمخيلة أن تمتح من ماء الأسطورة، ومن تربة العالم الميثولوجي، ممّا هو سحرى وغامض وغير مدرك في ظاهر الحركة، وممّا يجول في أعماق الكينونة الإنسانية. ولطالما فكرت أن ذلك يحدث في تزاوج عجيب بين قصص وأمثولات متحدرة من زمن وثقافات، وبين مساحات من حركة الوعى الشعرى لشاعر في جغرافيا متكاملة تؤسسها مغامرة الشاعر مع الكلمات، وتتصل غالباً بأحلام اليقظة، حيث تجليات لا نهاية لها لما يمكن أن ينتج عن هذا مثال أول التزاوج بين ميزات مدهشة لعوالم فنية تتلاقى فيها الأزمنة والأمكنة والوجوه والأقنعة والبوارق والحكايات في صيغ إبداعية تتفوق على الحكاية الأصل عبر انزياح كاسر، غير متوقع يستدعى معه الشاعر الأسطوري إلى الشعرى لا كما فعل التموزيّون العرب قبل نصف قرن ونيف، ولكن على نحو يولّد الشعرى من عمل مع الأسطوري لا يكرر، هذه المرة، الحكايات والأمثولات في قصائد/محاكاة يسلّم شاعرها بالأسطوري قناعاً نهائياً وحكايةً تتحدر من تمثال حجرى، وإنما بوصفها صورةً ترتج على صفحة الماء، صورةً قابلةً للحركة، ولإعادة التحريك، صورةً يمكن للشاعر أن يحدث فيها على مسرح مغامرته، وفي جغرافية لعبته الشعرية كسراً وانزياحاً يتيحان له في القصيدة خلق أيقونات وأمثولات، وإشارات، وعلامات جديدة كل الجدة، أحياناً ما تكون صادمةً ومدهشةً لما فيها من انتهاك للأصل على سبيل فتح قنوات تتيح دفق مياه جديدة بين جغرافيات الخيال الشعرى، وجغرافية الزمن المعاصر، وبما يتيح في القصيدة، التي تنتمي إلى الزمن الحديث، استدعاء المهمّش في الأسطورة من هامشيته، في الظل، ليكون في السمت الكاشف. فلا يعود الشعر مجرد غناء راع أعمى في قرية بعيدة أو جبل قصى من

الأيقونات الكبرى والأقنعة المتكلمة والأساطير الساردة، حيث لا يعود البطل بطلاً، ولا النكرة نكرةً، وتكون الحكاية في القصيدة بدورها محطةً أو علامةً أو إشارةً بين إشارات وعلامات وأقنعة وأصوات أخرى.

ومن البدهي أن جماع هذا الشيء العجيب الكاسر لمركزية البطل في الأسطورة، والذي يتجلّى في صور الشعر وأصواته، إنما يتحول إلى أيقونات جديدة لها كلام جديد، وتمتلك بجاذبيتها الخاصة القدرة على تحدى واقعية الواقع وراهنيته، وعلى كسر عادية الأشياء بغرائبيتها، وفجاجته بطرافتها، وتقليديته ببلاغتها الحديثة.

في قصيدة تحت عنوان "الخطيب" تنتمي إلى مجموع شعري لى نُشر تحت عنوان "مجاراة الصوت" 1988، في هذه القصيدة جلجامش الذي تصوره الأسطورة على أنه الملك الذي رأى كل شيء وعرف كل شيء، ومن ثم أباح لنفسه كل شيء، بما في ذلك حيازة كل ما هو إنساني في ملكيته، وافتضاض كل عذراء في ليلة زواجها، يصل إلى "بيت العرائس" لأن عروساً تنتظر أن يدخل عليها جلجامش، ليمكن لخطيبها أن يدخل عليها من بعده. السطر الأمضى في القصيدة، حتى أنه أوقع من الواقعة نفسها، هو الصرخة الكتيمة للعريس وهو يتخيّل عروسه بين ذراعي جلجامش، وقد أفلتت منه تلك الصرخة "الآن ينقضّ الصقر على عينيّ ويأكلهما!". إنه الاحتجاج العنيف الصامت. لكن هل كان يمكن لعريس قبل 5 آلاف سنة أن يستنكر عرفاً مقدساً طالما مارسه جلجامش الملك في احتفال طقسي يحضره جمهور المملكة، ويرى فيه، بالعكس من ذلك، فعلةً نكراء وانتهاكاً للكرامة الشخصية؟ هنا مقطع من القصيدة:

> "انتظرهم حتى فرشوا لها في الأرض ودخلوا بسنابل القمح والأزهار



خرجوا، ودخل ولم تكن قد وصلت بعد لأن أنكيدو سدَّ بذراعِهِ البابَ لأجل أن يدخل الملك، ولا يدخل أحد سواه.

انتظرهم حتى فرشوا ملاءتها على بساط القصب وجاؤوها بالمرآةِ..

قال الخطيب:

(...)

الآنَ ينقضُّ الصقرُ على عينيَّ ويأكلهما!".

(من قصيدة "الخطيب"، لندن 1987)

هل نحتاج إلى دليل استثنائي للبرهنة على أن لا فضل للشاعر الحديث في استلهام الأسطورة في الشعر على نحو يكرر سرد الحكاية ليس إلاّ، أو يستعملها كإسقاط فجّ على واقع راهن، أو يجعل منها أمثولةً بسيطةً، لا تخرج من تربة النص الأسطوري زهرة جديدة، ومن البدهي أن ابتكار الجديد سوف يكون مستحيلاً ما لم يكن ذلك وفق منطق جديد، ورؤيا جديدةً وإلا فإن الشعر سيُمسى مسرحاً لاستعادة الصوت الكلاسيكي، وفضاءً لتكريس التقليد. والسؤال الآن: كيف يكون الجديد جديداً، وكيف لا يعود القديم قديماً؟

سِقت من قبل أمثلةً مضادةً للمثال التقليدي في استلهام

جبال الأساطير، بل غناء كوني، وثورة على القيم التي صاغت

الأسطورة، مرةً من شعرى وأخرى من شعر شعراء آخرين. ولا ضير أن أقف، هنا، في هذه الكلمة، عند مثال من شعري أجده معبّراً عن فكرتي في استلهام الأسطورة، وأعنى به قصيدة "أحزان تليماخوس" المنشورة في كتابي "الحديقة الفارسية". تليماخوس هو ابن أوديسيوس وبينلوبي، وأوديسيوس هو الملك الإغريقي الذي ترك مملكته إيثاكا وخرج في تحالف الملوك الإغريق لنصرة الملك مينلاوس الذي هربت زوجته مع حبيب صادف أنه ابن بريام ملك طروادة وشقيق هيكتور أحد أبطال الإلياذة، وكانت الحادثة، كما تروى الملحمة الهوميرية سبباً في حصار الإغريق لطروادة والحرب التي دامت عشر سنوات. وقد خلّد هوميروس هذه الواقعة المأسوية التي تحطم بسببها عشرات الأبطال الإغريق والطرواديين، وانتهت بنهاية طروادة التي لم تسقط إلا عن طريق الخدعة المشهورة عبر الحصان الخشبي.

انتهت الحرب ورجع أوديسيوس إلى إيثاكا، لكن رحلة عودته استمرت عشر سنوات، ضل خلالها هو ورفاقه في البحر، وبين الجزر، وقد اشتق هوميروس اسم ملحمة "الأوديسة" من اسم بطلها أوديسيوس ليخلّد هذه الرحلة العجيبة الشيقة والشاقة. على الطرف الآخر مثّلت بينلوبي زوج أوديسيوس في انتظارها الأسطوري لزوجها، والذي دام 20 عاماً، رمزاً للوفاء الزوجي، فهي تغزل الشال في النهار وتنفض الغزل في الليل، فقد أعطت وعداً للأمراء الطامعين بعرش المملكة أنها ما إن تنهى الغزل حتى تختار زوجاً لها من بين هؤلاء الرجال الذين راحوا يطوفون بالفوانيس تحت نافذتها.

بخلاف كثرة تناولت الأسطورة في الشعر يبرز في قصيدة "أحزان تليماخوس" الصوت الثالث. إنه صوت الابن تليماخوس المهمّش، الذي لا لسان له ولا صوت ولا صورة إلاّ بوصفه ظل الأب الغائب. فالبطولة لأوديسيوس أما الأمّ فهي المثال الكامل الذي تتحقق، من خلاله، القيم الذكورية في مجتمع الرعي والحرب، حيث لا وجود للمرأة إلا بوصفها رمزاً للوفاء الزوجي. تليماخوس المعذّب عذاباً خاصاً لكونه يقبع بعيداً عن الضوء القوى المسلّط على الأم والأب، عذابه أنه بلا صوت، فلا لسان لتليماخوس في الملحمة الهوميرية ما دام الظل الصامت للأب العائد من مغامرته الطروادية. تليماخوس هو صوت المستقبل الذي صمتت عنه الأسطورة. وقصيدتي تعيد إليه لسانه وصوته وتستدعيه من الهامش الظليل، فقد آن له أن يغادر الظل، أن ولكن ماذا عني؟

وهو لا يكتفى بحضوره في مركز الضوء في القصيدة، ولكنه يسجل فاعلية هذا الحضور وخصوصية حضوره في صوته الساخر من فكرة تكريس الشعراء للصورة النمطية للأمّ، وفي تشكيكه بنظرة الأم إلى ذاتها، ثم في احتجاجه على موقعه "في قاع الحكاية"، وأخيراً في دعوته للأمّ إلى الكفّ عن انتظار عودة الأب، والمضي معه بعيداً عن المملكة، وبذلك يطالب تليماخوس بأن يوقع حضوره في العالم عن طريق التمرد على السياق وتغيير الخاتمة، ومن ثم نسف الحكاية كلها، وهو ضرب من التمرد على الأب الهوميري وتغيير قدر الابن والأمّ معاً. لعل الحركة الأكثر إثارةً في القصيدة إنما تتجلى بفعل تلك النزعة الأوديبية لتليماخوس، بل وشيء من التوجس الهاملتي، بينما هو يتحدث عن الأمراء الذين يطوفون تحت نافذة الأمّ بالفوانيس، مطالبين بينلوبي باختيار عريس لها منهم، وإذ يشير لأمّه عن وضعية النافذة "أمى، أما ترين أنها منفرجة قليلاً؟" فهو لا يتورع هنا عن التشكيك في الحصانة العاطفية لأمّه، من خلال الإشارة إلى رغباتها النائمة. هذا الشيء لا وجود له في الأسطورة، فهو موقف الشاعر في القصيدة في عصر حديث. والتوظيف، هنا، ينسف تماماً الأسطورة بمفهومها التقليدي، ويحيى فيها نسغاً جديداً، فالعين ترى من موقع الهامش، وقد أراد هذا الهامش لنفسه أن يتحرك ليصبح متناً أو في الأقل هو يقترح نفسه متناً جديداً، ولكن بمواصفات أخرى، إنه اللابطل، أيقونة عصر جديد.

لا أتطرق هنا إلى القيم الجمالية في القصيدة، فهذا شأن آخر، ولا حتى طبيعة شعريتها، أو خصوصياتها الجمالية، أو مدى ابتكاريتها الفنية، أو طاقتها الشعرية، فهذا متروك للقراء ونقاد الشعر، ولكنّ حديثنا في علاقة الشعر بالأسطورة، وطبيعة هذه العلاقة في قصيدة حديثة.

أحزان تليماخوس كلّما ولِدَ شاعرٌ في مدينةِ داخلية حَمَلَ البحرَ إلى نافذته، وأَجْلَسَكِ هناك في انتظار المراكب.

لا شاعر، لا مسرحي، ولا حتى روائي فاشل نَزَلَ إليَّ، أنا تليماخوس.

إنني في القاع أكثرُ مما خِلتُ. صنّاعُ الأنوال يصعدون إلى المعبد ويقدّمون القرابينَ، ليظلَّ كلَّ شيءٍ على حالِه والأمراءُ التعساءُ يطوفون بالفوانيس تحتَ نافذتكِ العالية. أما ترين أنها منفرجة قليلاً! أتبحثين عنى؟

إنني ألهوا بغَزْلِك المتروك وراء المكنسة وفي وقتٍ أسبق سألتك: أوِشاحٌ هذا أم قميص؟

كلَّما ولِدَ شاعرٌ، كلَّما شَقَّ محراثٌ ثَلْماً، رأيتُ القَدَرَ بفم كبير وكلماتِ كبيرة. المزارعون جاؤوا بالغار وتركوه على العتبات. الرخامُ لم يعد مضيئاً، والراقصون ملّوا ألعابهم السنوية. الذين ضفروا القوسَ جدّدوها مراراً. ثلاثةُ أجيال من الأحصنة نَفَقَتْ، والسائسون الكسالي يتمرّغون في شمس هوميروس. لا شراع في البحرولا هواء على القصب، وبعد الأقنعةِ والأقنعةِ والصلوات

هناك الغار، يذبلُ والرخامُ يتشقَّق. أتبحثين عنى؟ إننى أقفُ لكِ بين هؤلاء. قومي معى إلى مدينةِ أخرى.

(من ديوان "الحديقة الفارسية" لندن 1992)

وكما أن السطر الأخير في القصيدة يقترح قدراً آخر للابن من

خلال تمرد مفاجئ على السياق يحقق تلك الحركة الجامحة نحو

المستقبل، فإن نوعية التفكير الذي تقترحه القصيدة إنما يحتاج

وإذا كان الشعر مغامرة ثلاثية الأبعاد، قصيدةً وشاعراً وقارئاً،

قلق، قارئ كهذا لن يكترث ليرى التحولات الحاسمة الرهيفة جداً والصعبة جداً في القصيدة. ليست هناك أيّ مبالغة في القول إن الرؤية التي تعبّر عنها هذه القصية إنما تجسد بجلاء موقفي من فكرة استلهام الأسطورة، وطبيعة فهمي لها، وهو فهم يصدر عن رؤيا شعرية يتمرد معها

بدوره إلى قارئ متمرد، فلا يصلح هذا النوع من الشعر لقارئ

مستأنس بالفكرة القديمة التي تجد نموذجها في الإرث الأبوي

شعراً وفكراً، بعيداً عن قلق الابن وتعبيره المتمرد عن تعبير جيل

البطل الملحمي على قوامه الهوميري، لصالح البعد الإنساني في مدنية ما بعد الحداثة. فأنت عندما تقرأ أورفيوس في قصيدة في قطار أو باص يفضل أن لا تجد أورفيوس الذي عرفته في الأصل الإغريقي، وأن لا يكون نوح نفسه الذي عهدناه في الحكاية الكبري. ليس تماماً. وكذا الحال بالنسبة إلى إيكاروس، أو قابيل أو يوسف والأخير يمكن أن يظهر سائق تاكسي في قصيدة معاصرة. ولربما يظهر إخوة يوسف في قصيدة أخرى ليلوموا أباهم على الصورة القبيحة التي رسمها لهم في أمثولته!

بهذا المعنى الأسطورة، هنا، لم تعد، ولن تكون أبداً مادةً تكرر وجودها الأول دون مسوّغ، أو حساب للزمن، بين شاعر قديم وشاعر حديث، وبين نص ملحمي ينتمي إلى زمنه، ونص ينتمي إلى "الملحمة النقيض" في نص شعرى حديث، والمصطلح بين قوسين من عمل الناقد خلدون الشمعة في قراءته لشعري. وفي نظري، أنه لولا الرؤى الجديدة لما أمكن للأسطورة أن تتخلّق في صيغ ابتكارية أكانت تناصات أو أقنعةً أو حالات أو أشباحاً، وأنا أميل أحياناً إلى أن أتخيل وجود هذه الشخصيات كأطياف جمالية أو أشباح مُقلقة داخل شعري أكثر منها تكوينات جاهزة. لست مع أيّ جاهز في الشعر أكان ذا صلة بفكرة الأسطورة أو بأيّ فكرة

فعن أيّ قارئ نحن نتحدث عندما نتحدث عن الأسطورة والشعر؟ في مقام آخر نتحدث عن القارئ، ونفرد له صدر المكان، وعنه

ختاماً، وبمناسبة انصراف سنة الجائحة الكبرى، نأمل في العام الجديد أن تزول الغمة عن صدر الأمة، وكل عام وأنتم بخير■

نورى الجراح لندن في 1 يناير/كانون الثاني 2021



# أمة بلا إنسان هل نحن على هذه الحال أم على حال آخر؟ أحمد برقاوي

سأفترض أننا أمة دون أن أناقش ما إذا كنا أمة فعلاً أم لا، وفي كلا الأحوال: نحن قوم كثيرو العديد، سمه ما شئت، نحن سكان منطقة جغرافية واسعة، ذات أغلبية عربية، وأقليات قوميات وصل بعضها إلى الوعي الذاتي، سواء كان وعياً زائفاً، أم وعياً مطابقاً. فرضيتي التي أطرح اليوم هي التالية: نحن أمة بلا إنسان ولأني أطرح هذه الفرضية مدللاً على صحتها، أتحول داعياً إلى ولادة الإنسان.

كلمة إنسان قديمة في كل اللغات، إنه ذلك الكائن الحيواني الذي يمشى على قدمين، وينطق، يفكر، يضحك.. إلخ.

غير أن مفهوم الإنسان في حمولاته الفكرية - الفلسفية بوصفه مركزاً للعالم جديد كل الجدة، اكتشاف أوربي.

ففى الوقت الذي اكتشف فيه الأوربيون رأس الرجاء الصالح اكتشفوا معه الإنسان، لكنهم ومنذ تأكيدهم مركزية الإنسان، يؤكدون في الوقت نفسه مركزيتهم التى ولدت العنصرية الصريحة والمستترة ومنذ ذلك الحين وحتى الآن مازال الإنسان يخوض معركة إنسانيته، رغم كل الانتصارات التي حققها. وحدها المنطقة العربية وما شابهها مازالت تجهض كلما نما في أحشائها جنين الإنسان. ولهذا أعلنها صريحة: الإنسان لم يولد عندنا بعد، نحن أمة بلا إنسان، وقلما تشبهنا

بالخطر من التقنية على وجوده، وهو محق فغياب الإنسان يعنى أنه كان حاضراً، أو قل إنهم يخافون على حضوره من

الغياب. أو أنه يصرخ محتجاً على الحياة الآلية بقوله: لقد مات الإنسان، قاصداً من ذلك أن إرادته في خطر، وهو محق في ذلك فموت الإنسان يعنى أنه عاش، أو أنه يخافون عليه من الموت.

أما في عالمنا فالحق أقول لكم: إن الإنسان لم يغب لأنه لم يحضر قط، ولم يمت لأنه لم يعش أبداً.. إنه لم يولد بعد.

وقد ينبرى نفر من الغيورين الزائفين يتحدث الغربي عن غياب الإنسان إذا شعر يتمتعان بالإرادة والحق، ونشأت العلاقات يمكن تعريف المجتمع الإنساني هو المجتمع

رافضين، رأينا، مدللين على أهمية الإنسان بنصوص من هنا ونصوص من هناك، دعوني من حرب النصوص، الواقع معيار الحقيقة. وقبل أن أفضح هذا العالم الخالى من الإنسان دعونا نعرف الإنسان الذي نقصد. الإنسان الكائن البشري الذي وعى ذاته، والآخر على أنه هو وذاك كائنان بينهما تأسيساً على هذا الوعى. وعندها

بوصفها العلاقات السائدة، بمعزل عن حزمتها الجزئي. الإنسان وحدة الإرادة والحق لا تعنى سوى أنه يعى ذاته أنا قادراً عل الظهور، فكراً، قولاً، سلوكاً، أملاً، دون أيّ قوة قمعية تحول دون هذا

لاذا قلت الإنسان، الإنسان إرادة ولم أقل حرية، لأنى لا أتصور إرادة دون حرية، والإرادة دون حرية لا وجود لها.

فليس القول بأن للإنسان إرادة ليست حرة بقول مستقيم منطقياً، فالإرادة لا وجود لها إلا في الظهور الفعلى في الخارج بوصفها فعلاً ناتجاً عن قرار وقوة داخليتين. والقول: إنى أريد ولا أستطيع لا علاقة له

بفعل الإرادة، إنه المرء هنا يتمنى ولا يعمل إرادته في الحياة.

أما الحرية بوصفها صفة ماهوية للإرادة فإلصاقها بالإرادة ليس أكثر من وصف زائد على الحاجة، تماماً كالقول أن النور الذي تتكون فيه علاقات الإرادة والحق مضيء.



الأنا إرادة هو ذلك الإنسان، والأنا إرادة، يعى ذاته بأنه غاية في ذاتها لا تفضلها أيّ غاية أخرى، ولأنه غاية فهى وحدة معيار الحق. حق الأنا إرادة الظهور والتعين بوصفه غاية، كل فعل أو خطاب لا ينظر إلى الأنا غاية يسلب الأنا صفته الأساسية أنها حق، يسلب حقوق الأنا.

ولما كان كل أنا آخر وكل آخر أنا فلا فرق هنا إذا قلت آخر أو أنا، فالعلاقة هي في موقعى من العلاقة.

تأمل معى الخطاب التالى المصاغ أمراً، أنا لا أسمح لك بأن تتحدث عن تاريخنا بهذه الطريقة وبهذا النمط من التحليل.

يفترض أن حواراً يجرى بين اثنين مختلفين، فجأة يقطع أحدهم الحوار، لأنه ما من حوار يكون مع: لا أسمح لك.

قطع الحوار، منعك من القول، لأن القول لم يعجبه، لم يكن متطابقا مع اعتقاده، وضع حداً لإرادتك فسلبها. سلبك الحق في القول، الذي لا وجود له دون إرادة القول. تأمل: قالها تاريخنا، لقد استخدم النون الدالة على الملكية المشتركة، والتي تسمى بالعربية ضمير متصل، لكنه علمياً، سلبك حقك في أن يكون التاريخ هو أيضاً تاريخك. ما السلطة التي يمتلكها وحملته عل

مخاطبة كائن مثله تماماً ويمتلك مثله

ما يمتلك من الحق، وهو أكثر من علماً، والتاريخ الذي دافع عنه هو تاريخه بالذات؟ وقس على ذلك من الحياة اليومية وشؤونها التي تشعرك أنك لست موجوداً، وأنه ليس موجوداً، أنت وأنا وهو لسنا موجودين، تلك الكوميديا المحزنة. أجل الإنسان لم يولد بعد، أمة بلا إنسان. كيف يتعين هذا الكائن الذي يطلق عليه الإنسان جدلاً في واقعنا. دعوني أحدد أولاً الإطار العام لعدم وجود الإنسان. يبدو لى أن الثقافة العربية الراهنة على

الأقل خالية من فكرة الإنسان فلا الوعى

الذاتي بالأنا حاضر ولا وعي الأنا بالآخر

حاضر هو الآخر.

وجميع السُلط الفاعلة في المجتمع سالبة لظهور الإنسان بدءاً من سلطة الأب في الأسرة إلى سلطة الأب الحاكم إنه لقول خطير جداً، أن نسلب مكانة الإنسان في الثقافة العربية بالمعنى الأنثروبولوجى. أقصد بالثقافة بالمعنى الأنثروبولوجي تلك الثقافة الموضوعية ذات التاريخ المعند من عادات وتقاليد ونظرة إلى العالم وقيمه

ولاشك أن هذه الثقافة متغيرة ولكنها معندة، وبطيئة التطور، بخاصة إذا لم يقبض لهذه الثقافة مكنسة تاريخية، ويزداد عنادها إذا ما تيسر لها خطاب مدافع عنها. بل إن الخطاب المعبر عن هذه الثقافة يخلق دائماً مستبدين يسهرون على حضورها العاصف.

لنتأمل الوعى الذاتي في خطوطه العريضة لدى الكائن العربي، فهذا الكائن منذ يعى ذاته في الأسرة في المدرسة في المجتمع في المؤسسة في الدولة يعيش حياة الكائن الصاغر، فهو ينتقل من سلطة الأب، إلى سلطة المدرسة، إلى سلطة القيم، إلى سلطة الدولة، وفي كل انتقال يبقى في حقل الخضوع للعنف، بل وقد يعيش كل هذه في مجتمع لا يعرفه. الأنماط من العف دفعة واحدة.

> ولعمري أن استمراءه للعنف يحول دون نمو وعيه بالكرامة الفردية، فيعيش حال استباحة حقه وإرادته من قبل سلطة خارجية استباحة مستمرة.

طبيعية معيشة، فيتولد لديه الخوف من جهة، والرغبة في ممارسة العنف من جهة

فاستباحة الحق وقد أصبحت أمراً مألوفاً حوّلت الكائن إلى موضوع ليس إلا، ولم

ينعكس هذا الوعى الذاتي سلباً على الوعي

الآخر - بدوره - ليس إنساناً من زاوية رؤية

كائن لم يصل إلى مستوى الإنسان، فالكائن بعين الاعتبار أمام أيّ محاولة لتحقيق المصلحة إلى إيذاء الآخر وسلبه حقه. إن الكائن الفاقد لأناه لا يرى الآخر إلا قريباً نحو جسد، لا يرى الجسد إلا الجسد، أو جاراً أو صديقاً أو ابن حى. لكن ما عدا ذلك فالآخرون أغراب إلى حد الدهشة. مثال: إن سائقاً قد يقف إذا ما تعرف على

ما بدا مفيداً لي.

عالم آخر، من مجتمعه إلى مجتمع آخر،

#### الكائن واغتراب الجسد

السائد في الوعى وفي الخطاب، الإنسان وتحويلها إلى مراقب إلى سلطة على الجسد..

يعيش الكائن حال الذات والوعى بالذات،

- الآخر ليس أكثر من عالم غريب. لا يؤخذ مصلحة ذاتية، حتى لو أدى تحقيق هذه جار له يقطع الشارع لكنه لن يقف من أجل

الآخر هو آخران: آخر أعرفه فابنى معه علاقة ليس فيها إيذاء وآخر لا أعرفه فأنا لستُ مبالياً به.

آخر لا يعرفه.

آخر أعرفه، فأكرهه إذا ما شعرت أنه وجوده سالب لمصلحة أنانية وآخر أحبه إذا

تأمل ظاهرة انتقال شخص من عالمه إلى أن كل ما يضبط سلوكه في مجتمعه يزول

الإنسان وحده كلية لا تنفصم، الإنسان الحقيقي هو جسد، الجسد هو الحياة، قمع الجسد قمع الحياة.

إنه والحال هذه ينظر إلى العنف كحالة يمر قمع الجسد عبر التقسيم النفسي جسد وروح، الإعلاء من شأن الروح القيمة تتأسس على أن الجسد عالم مرذول

الإلهي، الأمر المجتمعي.

في الوعى الذاتي القائم على قسمة الجسد جسد - وروح يصبح الجسد هناك. على مبعدة مني، والروح رقيب تبحث عما يشرعن الجسد المتجه إلى الخارج.

الجسد المتجه إلى الخارج يتجه إلى جسد آخر، لأن هناك وعياً ذاتياً بالانفصال بين جسد وروح، فإن وعى الآخر متطابق مع الوعى الذاتي جسد - روح. فباتجاه الجسد فيفقد الإنسان كليته وحدته. وإذا ما ضج الكائن وراح يستمع إلى ندائه الكلى فإنه يدخل عالم السر. والذكر بفضل سلطته الذكورية والمقموع هو الآخر يمتلك جسداً آخر، ولم يعد الجسد الآخر حال للكائن الكلى، بل ويصبح النظر إلى الآخر الأنثى على أنها جسد ناقص أو على أنها جزء من

الإنسان حيوان ناطق: ذلك حكم نتعلمه أول ما نتعلمه الإنسان حيوان ناطق، النطق هنا هو القول، التفكير، التعبير، الإنسان لغة، واللغة حياتنا الواعية، اللغة هي الإنسان وقد ظهر على نحو صريح بمعزل عن ظهوره الصادق أو الكاذب.

وإذا كان الإنسان قد صاغ عبر تاريخه قواعد للمنطق، قواعد للغة من أجل الاتفاق على المعنى، والتواضع على مكان الكلمة في الجملة فان صياغة قواعد وقوانين تتحكم بالمسموح وغير المسموح بالنطق، تعنى إلغاء الإنسان، لأن الإنسان - والحال هذه - قد فقد حرية تعيين حقه الأصل والأساس ألا وهو التعبير. بل إن كفاح الإنسان عبر تاريخه الطويل مازال مستمراً من أجل تحقيق حريته في التعبير الصادق. إنسان لا يستطيع أن يعبر بصدق ليس بإنسان، إذا انفلت من عقاله، عقال الجسد الأمر إنسان يخاف التعبير بصدق لم يعد إنسانا.



الإنسان حيوان سياسي

اعلم إنه بلا فلسفة حول الإنسان لا وجود للإنسان، بل قل إن هذا الكائن الحي منذ نشأته وحتى الآن يحاول أن يصل إلى درجة الإنسان. كيف ينتقل من كائن حي إلى كائن إنساني؟

الإنسان: الإنسان قيمة القيم وغاية ذاته، وبهذا فإن الكائن الحي إذا وعي ذاته على أنه هكذا، وإذا نظر الآخرون إليه أنه هكذا، فإنه - أي الكائن الحي - قد ارتقى إلى درجة الإنسان وإلا ظل كائناً حياً فقط.

ولعمري أن مشكلة المشكلات هي هذه، أقصد أن مفهوم الإنسان لم ينتصر بعد في الوعى بشكل عام وفي الوعى العربي بشكل خاص، لا في الوعى الذاتي للفرد بذاته ولا بالوعى الذاتي بالآخر.

يعلن الأميركي المتحضر أنه قتل عن طريق الخطأ عائلة عراقية أو أفغانية، هذا فضلاً

عن آلاف الذين قتلوا عمداً. فالأميركي لا ينظر إلى الآخر بوصفه إنساناً بل كائناً حياً قابلاً للقتل. مشكلة إسرائيل الحقيقية أنها خالية من مفهوم الإنسان فليس اليهودي إلا أداة قتل وليس الفلسطيني والعربي إلا موضوع قتل.

الأخطر من ذلك ألا يتكون لدى الكائن الحي وعي ذاتي بأنه إنسان، فالعملاء الصغار، والعملاء دائماً صغار، لا ينظرون إلى أنفسهم إلا بوصفهم أدوات عند الآخر، محتفين بهذا الآخر وهو يحتل ويقتل ويدمر الحياة، هذه الكائنات الوضعية تفتقد إلى أهم مظهر من مظاهر الإنسان ألا وهو عالم القيم السامية، والقيم سامية لأنها تسمو بالإنسان قيمة. وإذا لم يصل المرء إلى وعى ذاته بوصفه إنساناً فهيهات أن يرى الآخر إنساناً.

وبالتالي لا يستغربن أحد من البشر نظرة

والخدمة والاستعباد مصفقة لما هي عليه وسعيدة، ولهذا فالعدو الرئيس للسلط العربية هو الإنسان وليس الكائن الحي. وعندى أن التناقض الحقيقي هو بين النزعة اللاإنسانية، والوعى بالإنسانية، وبالتالي فإن المعارضة للسلطة لا تكون حقيقية إلا إذا كانت إنسانية. أما إذا كانت ذات صفات شبيهة بصفات السلطة فإن الأمر لا يعدو كونه انتقالاً من حالة إلى حالة مشابهة. ولهذا فالنضال من أجل الانتقال من الكائن الحي إلى الإنسان يحتاج إلى بشر - أناس، واعين ذواتهم على أنهم أناس، والوجود الحقيقى للإنسان، قيمة، هو وجوده الذاتي الحر، الوجود الذي لا يرى الآخر إلا وجوداً حراً.

السُلط العربية إلى البشر، فالسلط لا تنظر

إلى البشر إلا كائنات حية قابلة للترويض

كاتب من فلسطين مقيم في الإمارات



# إشراقات الوعى النسوى العربى صبيحة الشيخ داود مثالاً نادية هناوي

من أهم عوامل انبثاق الوعى النسوي هو تفكير الذات في حالها والمجتمع من حولها ثم تفاعل هذه الذات بإرادة وتصميم مع قضايا مجتمعها بقصد تغيير بعض أسسه وإرساء أسس جديدة أو تطوير القديم منها. ومثل هذا التفكير الذي نتيجته الوعي يحتاج إلى دينامية عقلية كي يتمكن من تحول الفكر النظري إلى واقع عملي. وليست هذه الدينامية العقلية طاقة جسدية لتكون رهن الرجل بل هي طاقة كامنة وذاتية يمكن لأيّ إنسان أن يمتلكها رجلاً كان أو امرأةً شريطة أن يكون ممتلكاً قدرا ما من حافز يمكنه من إدراك واقعه وفهم نفسه وغيره واستيعاب ما حوله.

> الغالب على المجتمعات البشرية أنها ذكورية يهيمن فيها

الرجل بشكل أحادى. وأشكال الهيمنة متعددة، منها الهيمنة الفكرية التي فيها يتحدّد فعل التفكير في الرجل بينما يهمّش أيّ فكر للمرأة. وإذا حصل وكان للمرأة تفكيرها الواعى؛ فإن ذلك يقتضى منها اعتمالا ذهنيا ذا مجهود بنائي هو أضعاف ما لدى الرجل من مجهود في تشكيل تفكيره والوعى به، ليس لأن قدرتها العقلية أقل منه أهلية أو استطاعة؛ وإنما هو التكميم والمنع اللذان يحتاجان منها إلى مزيد من الدينامية العقلية كي تتمكن من نفض التهميش عن فكرها. وبعبارة أوجز أن لا مجال لإثبات فكرها نظريا ثم تحويله إلى واقع عملي إلا بكثير من المقارعة والبذل تأثيرا ومناورة وتباريا.

والوعى ركيزة الفكر وعماده وهو الأداة التي بها يتمظهر العقل متحررا من التنويم والتقييد والتثبيط والتحجر والاستعباد

والتبعية. ولا فكر من دون وعى كما أن لا وعي بلا فكر. والفكر على أشكال متعددة، منها الفكر العلمى والفكر الجمالي والفكر الأخلاقى والفكر الأيديولوجي والفكر الثوري والفكر الواقعي.. الخ. وجميعها يغلب عليها الطابع الذكوري وتتراءى فيها صورة الرجل مفكرا حتى وإن كانت المرأة هي المفكرة، باستثناء الفكر النسوي الذي يغلب عليه الطابع الأنثوى وفيه تكون صورة المرأة هي المفكرة وإن كان الرجل هو الفاعل المفكر فيه.

ومهما يكن من تنوع الفكر والوعى به؛ فإنه يظل في العموم واحدا بوصفه الفاعلية الذهنية التي ينجزها العقل والحالة الفيزيولوجية النفسية التي تنطوي على قصدية ذاتية ومنهجية تلقائية تتيح للمتحلى بها رجلا كان أو امرأة أن يكون موصوفا بأنه مفكر وأنها مفكرة. فإذا خصصنا الفكر بالوعى النسوى فمعنى ذلك أننا نغلِّب عنصرا ليست له الغلبة

له الأولوية وأعنى به الرجل. وعلى الرغم من أن التكافؤ العقلى بين المرأة والرجل في عمليتي التفكير والوعى تؤكدها الدراسات الفسيولوجية؛ فإن جدلية المركز/الهامش تظل هي الفاعلة وما يثقلها من تأثيرات نفسية مستحكمة. ويترتب على ذلك أن يتكبد الفكر النسوى مشقة الحضور بموازاة الفكر الذكوري أوّلا ثم توكيد حقيقة وعى المرأة بفكرها أمام الرجل آخرا. وإذا كان متاحا لنا أن نفترض أن في اللوغوس الغربى فكرا نسويا ووعيا بهذا الفكر أيضا فهل يمكننا أن نفترض أن في المنظومة الفحولية العربية فكرا نسويا نستدل عليه بوعى نسوى أيضا؟ وما بواكير هذا الفكر ومحطاته؟ وكيف كانت بوادر

مكونات الوعى بالفكر النسوى أو مقوّماته؟

وما الإمكانيات والمقتضيات التي استوجبت

ونمركزه على حساب عنصر ينبغى أن تكون هذا الوعى بالفكر النسوى أهى جندرية خالصة أم هي قومية أم إنسانية؟ وما



900031



من النسوية العربية امتلاك الفكر الواعي؟ أهى إمكانيات فردية أم جماعية أم الاثنتان معا؟ وهل يمكن نمذجة الفكر النسوى العربي؟ وما أشكال هذه النمذجة إن

لا شك أن الحديث عن تأسيس فكر نسوى يخترق ترسانة الفكر الذكوري أو يقف في مصافه يظل أمرا محتمل التحقق، ما لم يكن هذا التأسيس مبنيا بناء واعيا على التأمل الدقيق والعميق في أحوال المرأة مع النظر الموضوعي للنسوية وهي تواجه التحديات محاولة اجتياز القلاع متحصنة بالتروس. وبالشكل الذي يجعل لهذا الفكر موقعه الدينامي المهم والفاعل في الحياة كما له هويته التي بها يؤكد مشروعية ما يسعى إلى تحقيقه وقوة ما يخطط له ويبنى عليه، فارضا أنظمته ومحددا دقيقة وأكيدة.

نسوى علينا بدءا الوقوف عند النسوية العربية نفسها وتأمل كيفية تشكلها في خضم بعض البوادر الفردية التي عملت في الميدان النسوى بشكل تلقائي. وقد بدأ هذا التشكل في مصر من خلال نساء عربيات متعلمات كان نضالهن أول الأمر اجتماعيا يتعلق بالتعليم والعمل ثم توسع إلى السياسة والانضمام للأحزاب وتبنى المواقف الوطنية داخل مجتمع ذكوري ذى سياقات راسخة ومتجذّرة. ولم يكن يسيرا بالطبع خلخلة ثوابت هذا المجتمع دفعة واحدة؛ بيد أن كفاح المرأة في مصر استمر بعد الحرب العالمية الأولى ليمتد إلى بلدان عربية أخرى كسوريا والعراق ولبنان وفلسطين وغيرها.

وصار فضاء النسوية العربية فضاء عاما شعرا وقصصا ومذكرات ومقالات صحفية

بعد أن اجتمعت فيه الحياة الاجتماعية بالحياة السياسية والعلمية بالثقافية والمحلية بالدولية كما تنوعت فعاليات هذا الفضاء فمن معترك التعليم والعمل والاحتجاج والتظاهر والتحزب وتشكيل الكيانات النسوية المستقلة كاتحادات وجمعيات إلى معترك الكتابة والتأليف المتخصص في المرأة وتعليمها وعملها وبتصورات ورؤى هي بمثابة عتبة دخول جرىء للنسوية العربية مع النسوية

وقد رافقت بعض مظاهر النسوية العربية التي دعت إلى تعليم المرأة وملك حفني صور داعمة لرجال امتلكوا التفكير الواعى بالرأة ونصرتها، واعين بأهميتها ومكانتها في المجتمع وبروح تنويرية وإصلاحية ومن هؤلاء الرجال الشيخ محمد عبده وقاسم أمين ومرقص فهمى ومعروف الرصافي قوانينه ومركِّزا تجاريه بمحصلات واقعية والزهاوي وحسين الرحال ومصطفى على إلى جانب سياسيين وصحافيين ومحامين وقبل أى بحث عن تأسيس عربي لفكر ومثقفين ساندوا تحرير المرأة العربية أما في شكل كتب أو خطب أو مقالات أو قصص أو المطالبة بتشريعات وقرارات تخص المرأة وتصبّ في صالحها ومنها ما تبنت تطبيقه بعض المؤسسات النسوية أيضا. وهكذا بزغ التفكير النسوى العربى وصار الوعى به مسلكا مهما لارتياد مزيد من مظاهر التقدم الفعلية وبخطوات عملية وواقعية وفي مختلف مجالات الحياة العربية.

وإذا أردنا تتبع مراحل هذا التأسيس للتفكير (1912 ـ 1911) ولها قصص قصيرة وروايات النسوى فسنجدها مبثوثة كشذرات بين مراحل تشكل الوعى النسوى العربي والذي مثلته نسوة عربيات وصفن بأنهن رائدات النهضة النسوية العربية الحديثة. وقد توزع وعيهن النسوى ما بين العمل الذهنى المتمثل في الكتابة في التاريخ والأدب

ومصنفات تأليفية وبين العمل الميداني السياسي والنضال الجماهيري التطوعي والخيري وما شاكله، ويمكن تقسيم مراحل هذا الوعى النسوى إلى الآتى: • مرحلة التفكير الأدبى وتمتد على طول

فردية وإصرار ذاتي على امتلاك الهوية النسوية. وقد مثلت هذه الرحلة عائشة التيمورية (1840 . 1902) الأديبة والكاتبة ناصف الكاتبة المصرية الملقبة بباحثة البادية (1886 . 1919) وهي التي ناهضت ثقافة الحريم وأطلقت على الحريم وصف كهف العزلة ولها كتاب "مرآة التأمل في الأمور" (1890) وتسميها النسوة المصريات بالأم المؤسسة للنسوية (ينظر: رائدات الحركة النسوية المصرية والإسلام والوطن، د. مارجو بدران، المشروع القومي للترجمة، ، القاهرة، 2000). وزينب فواز (1860 1914) الكاتبة والمؤرخة الشامية صاحبة "الرسائل الزينية" (1897). ولبيبة هاشم الصحافية والأديبة اللبنانية التي أصدرت مجلة فتاة الشرق (1906 . 1939) ولهذا لقبت بفتاة الشرق وتعد أول من طالبت بإنشاء جمعية نسوية وألقت محاضرات توعية بالقسم النسوى للجامعة الأهلية منها قصص "جزاء الخيانة" (1903) ورواية "قلب الرجل" (1904). وهذا ما يؤكد ريادتها للرواية العربية وليس كما ينسب بعضهم هذه الريادة إلى محمد حسين

• مرحلة التفكير السياسي وتنحصر في العقدين الأوليين من القرن العشرين،

هیکل فی روایته "زینب".

وفيها كان بزوغ التفكير السياسي والوطني مقترنا بالوعى النسوى إلى جانب بقاء النزعة الأدبية والثقافية لكن بإرادة أكثر تنويرا ووعيا وبفكر تحرري إصلاحي طغت عليه الروح الجماعية النسوية، سعيا نحو تغيير واقع المرأة. وقد مثلت هذه المرحلة روز العقود الأخيرة من القرن التاسع عشر. اليوسف صاحبة مجلة روز اليوسف وهدى وفيها كان بزوغ الوعى النسوى لا يتعدى شعراوي (1879 ـ 1947) التي امتلكت وعيا كتابة الشعر والقصص والمقالات وبإرادة

1941) الأديبة والكاتبة الشامية التي كان لها فكرها المتقدم في الدفاع عن حقوق المرأة والمطالبة بالمساواة، ونبوية موسى الشاعرة والناشطة التي نادت بتحرير المرأة صبيحة الشيخ داود ولها كتاب "الرأة والعمل" (1939) ودونت سيرتها في كتاب بعنوان "تاريخي بقلمي"، وبولينا حسون الفلسطينية التي انتقلت إلى العراق وأصدرت عام 1923 مجلة "ليلي" وترأست تحريرها وفيها نشرت عشرات المقالات المنادية بتحرير المرأة العراقية منتقدة التزمت الذكوري كما ساهمت مع سيدات عراقيات في تأسيس نادي النهضة

النسائية عام 1923.

نسويا متقدما بقضية المرأة وهند نوفل التي

أسست جريدة الفتاة، ومي زيادة (1886

قبيل العقد الثالث من القرن العشرين واستمرت إلى اليوم، وفيها ارتهن الوعى النسوى بالتفكير القصدى العمومي انتقالا من المستويات الذاتية وغير الرسمية إلى مستويات علمية ورسمية عليا كتحصيل الشهادات الجامعية واحتلال مواقع حزبية رفيعة في مؤسسات وجمعيات نسوية وغير نسوية. وفي مقدمة المؤسسات النسوية الاتحاد النسائي العربي. ومن النسوة اللائي مثلن هذه الرحلة في مصر أمينة السعيد

• مرحلة التفكير المؤسساتي وابتدأت

اشتغلت في الصحافة وأول امرأة حاضرت في الأزهر، وصبيحة الشيخ داود (1912. 1975) المحامية والكاتبة العراقية وأول امرأة دخلت كلية الحقوق في العراق عام 1936، وأمينة الرحال أول عراقية أسفرت ودخلت أحد الاحزاب اليسارية حتى وصلت إلى قيادته العليا. وسنتخذ من كتاب صبيحة الشيخ داود "أول الطريق إلى النهضة النسوية في العراق" عينة تمثيلية بها ندلل على التفكير النسوى الواعى والذي به غدت صبيحة رائدة من رائدات النهضة النسوية

## والوعى بالتفكير النسوى

بدأت بوادر الوعى النسوى تتضح عند صبيحة الشيخ داود من خلال تجاربها التي اشتبكت فيها مع مجتمعها الذكوري المتزمت متحملة منذ صغرها أعباء الريادة في تجديد هذا المجتمع. وقد فتح نجاحها في جميع تجاربها الطريق من بعدها لبنات جنسها لأن يواجهن الجهل والتخلف ويقاومن التبعية والاستعمار. ومن تلك التجارب تجربة اقتحام عالم التعليم العالى وتجربة مناهضة الحجاب المغالى

الانتماء السياسي للأحزاب وغيرها. وما كان لصبيحة الشيخ داود أن تكون مثالا لانبثاق التفكير النسوى الذي يعي نسوية المرأة وبصورة عمومية لولا تحليها الذكورية العتيدة، واثقة من إمكانياتها وهى تتصدى مع نسوة أخريات للجهل عبدالرحمن المفكرة والكاتبة المصرية التي وعمومية التفكير تعنى أن المواجهة أهدافهن. ومن الإشراقات التي تكشف لنا

النسوية لم تكن ذات رؤى فكرية متخصصة أو قطعية وإنما هي إشراقات انبثقت عنها تلك المواجهة بطريقة عملية. وهذه العمومية هي السمة التي ميزت التفكير الذي انتهجته صبيحة الشيخ داود مقاومة الاضطهاد الذكوري، متسلحة بالعلم ومتحلية بالوعى مصممة على تغيير ما عشّش في المجتمع العراقي ولعهود طويلة من عادات بالية وتقاليد رجعية جعلت المرأة سلعة ليس لها سوى الخنوع والخضوع والاستعباد والتهميش والاستغلال والتحقير.

وبالوعى أدركت صبيحة الشيخ داود أن

تحصيل النتائج المرجوّة لن يكون بالتصادم

المباشر مع المجتمع؛ وإنما هو بالتأني الفكري والإرادة والاصطبار في المطالبة بتحرير المرأة ومن دون معاداة أو أنانية أو تعال أو مصلحية، مدركة أن مفتاح هذا التحرر هو في تعليم المرأة الذي به يتحوّل المجتمع الذكوري إلى مجتمع إنساني متضامن تسوده العدالة الاجتماعية. وما كان لوعيها في التفكير بنسويتها أن يتعزز كتوجهات ويتحقق كتطلعات لولا تأثرها العميق بروح التنوير والوطنية التي سادت في أسرتها فكان والدها سياسيا فيه وتجربة العمل في المحاماة وتجربة وأحد زعماء الحركة الوطنية معروفا زمن الاحتلال البريطاني وكذلك أخوها من الكتاب المناوئين للانتداب، فضلا عن عمومية روحها النسوية الوثابة التي بها كشفت عن طاقات مادية وإمكانيات بالشجاعة الأدبية في مواجهة العقلية فكرية، استثمرتها في كسب رهانات كثيرة هي بمثابة إشراقات شقت من خلالها للنسويات من بعدها أول الطريق، وأمراضه، منتزعة الحقوق وخارجة على ما فسرن فيه قاطعات المحطات ومتجاوزات الناشطة المصرية في حقوق المرأة، وعائشة هو نمطى في التعامل مع المرأة وعقلها. المنعرجات والمنعطفات من أجل تحقيق



عما تمتعت به صبيحة الشيخ داود من تفكير نسوي واع ما يأتي:

• إشراقة مهرجان عكاظ الأدبى الذي فيه ظهرت صبيحة الشيخ داود صبية تمثل دور الخنساء وتخطب وتنشد الشعر من فوق ظهر الناقة فنالت إعجاب الملك فيصل وحاشيته لكن المحافظين انتقدوها وعائلتها وعدوا فعلها فضيحة سميت بفضيحة

• إشراقة تعليمها الذي اجتازت مرحلته الابتدائية بتفوق منتقلة إلى دار المعلمات ثم إلى التعليم العالى لتكون أول فتاة عراقية تدخل كلية الحقوق وقد ساعدها في ذلك دعم والديها لها أولا وإصرارها ثانيا على مواجهة الأعراف البالية. وهو ما شجع عشرات الفتيات بعدها على دخول الجامعة بحماسة ظاهرة وإقبال كبير كما أثار تفوقها على الطلاب الذكور مسائل تتعلق بالمرأة وحقوقها وضرورة تحريرها. ويصف منير القاضي عميد كلية الحقوق آنذاك ورئيس المجمع العلمي العراقي . تجربة صبيحة وجرأتها في خرق التقاليد قائلا"حدست أنها ستكون القدوة الصالحة لأخواتها الفتيات الصالحات وقد صدق حدسی کما أنی حزرت أن تقوم بخدمات صالحة في المجتمع النسوى في العراق وأنها ستنشر مؤلفات وأبحاثا علمية فكان ما حزرت" (أول الطريق إلى النهضة النسوية في العراق، صبيحة الشيخ داود، مطابع الرابطة، بغداد، ط1، 1958، ص 12). • إشراقة التأليف المتخصص في النسوية المتمثل في كتابها "أول الطريق إلى النهضة النسوية في العراق" الذي وظفت فيه وعيها فكانت الناقدة والمفكرة والأديبة والمؤرخة والسياسية والمحامية والمرأة الجديدة التي اقتحمت الصعاب وفتحت كوى في جدار

الشيخ داود بهذه الإشراقات الثلاث على مستوى الوعى العمومي بالفكر النسوي سبقا عراقيا وحسب؛ إنما هو سبق عربي، لارتهانه بما يأتي: أولا: أن صبيحة الشيخ داود لم تتعامل

من منطلق عفوى مع الفعل النسوى الذي يخص المرأة وكفاحها كما لم تتعامل مع هذا الفعل بحسب مقتضيات الظرف وطارئية الظواهر لتكون أفعالها موصوفة بالطفرة المفاجئة والأحكام المبتسرة؛ بل هى أفعال مقصودة وجهود واعية وأحكام منظمة وممارسات مبنية على توجهات

ثانيا: منهجية النظر إلى العوامل التي ساهمت في النهضة النسوية في العراق، وحصرت صبيحة الشيخ داود تلك العوامل في اثنين هما: ثورة العشرين وحركة التعليم النسوى.

فأما منهجية النظر إلى الثورة فيتمثل في تتبع صبيحة لدور هذه الثورة في النهضة النسوية، ممّا جسدته المرأة العراقية بمواقف وطنية صادقة وشجاعة، كان لها أثرها المهم في تعميق مشاركة المرأة الرجل في الحياة. وقد أرّخت لنا صبيحة بعض تلك المواقف التي غابت عن أذهان من أرّخ لهذه الثورة. ومن تلك المواقف موقف امرأة من عشيرة بنى عارض وهى تقدم زوجها وولديها فداء للثورة العراقية وموقف امرأة أخرى من بني حجيم كانت تنشد الشعر وتقاوم المحتل البريطاني، وثبتت صبيحة بعضا من ذلك الشعر.

ولم تقتصر شرارة الثورة على دور العشائر

الجهل والتخلف بسلسلة محاضرات وخطب إصلاحية كانت تلقيها في المحافل النسوية وغير النسوية، وأهمها محاضرتها التي ألقتها عام 1956 في دار المعلمين العالية وكانت بعنوان "ملامح من النهضة النسوية" وصدمها في حينها أن الجيل الجديد لا يعرف أيّ شيء عن التطورات التي حققتها المرأة في العراق وجهود هذه المرأة ووعيها وتاريخها الحافل بالنهوض. فكان ذلك أهم تحريض وضع وعي صبيحة على محك جديد هو محك التأليف للنسوية من خلال التفكير في واقع المرأة العراقية وقضاياها وتسجيل أهم محطاته

وبسبب قلة المصادر التاريخية والسياسية المتعلقة بالمرأة العراقية، اعتمدت صبيحة الشيخ داود في الأغلب على ذاكرتها وما فيها من وقائع ومشاهدات نقلتها لنا بعين المؤرخة الموثقة وكتبتها بنفس سردى مشوق وجميل، سائرة وفق خطة ممنهجة وبأساس موضوعي يقدم الأهم ثم المهم. فابتدأت بالثورة العراقية الكبرى ثورة العشرين ومن بعدها انتقلت إلى التعليم النسوى ثم تبعتها موضوعات أخرى تتعلق بالحجاب والسياسة والعمل في المدينة والريف وغيرها.

وقد وصفت المؤلفة كتابها بأنه الأول من نوعه، قائلة "إننى لا أمنّ به على أحد فهو واجب على باعتبارى أول عراقية تبحث مرحلة من أهم مراحل الحياة الفكرية والاجتماعية إن لم تكن انقلابا عاما.. التي نرى فروعها اليوم يانعة مزدهرة ولكن جذورها مبعثرة في حكم الضياع". (المصدر السابق، ص ص 19.18).

رهانات التفكير النسوى الواعى لم يكن السبق الذي حققته صبيحة

عملية وبتجارب ملموسة وواقعية على صعد الحياة الشخصية والعائلية والوطنية

المنتفضة ضد الاحتلال البريطاني في الفرات الأوسط فقط بل امتدت إلى مدن العراق

ومنها بغداد التى شهدت أدوارا ومواقف قامت بها نسوة بغداديات ناهضن المحتل وناصرن ثوار العشرين. من ذلك جمعهن التبرعات التي كان لها أثر مهم في استمرار الثورة وكذلك خروجهن في احتجاج نسوى هو الأول من نوعه عام 1920 سائرات وراء مشيعى جثمان عبدالكريم النجار المعروف بالأخرس المناضل الذي دهسته إحدى عجلات المحتل البريطاني في بغداد. ونقلت عن والدتها كيف أنها ومعها سيدات عراقيات قمن بكتابة مذكرة احتجاج تطالب بلا ممالأة أو جبن السلطات البريطانية الإعلان عن مكان اعتقال أزواجهن وسلمنها إلى المس بيل. وبالفعل أذعنت سلطات الاحتلال لهذا الاحتجاج النسوى بعد أيام كاشفة عن مكان الاعتقال.

وهذه البواكير في النضال النسوى ونشاط المرأة السياسي هي تفاصيل من صفحات لم يتعمق مؤرخو هذه الثورة للأسف في التنقيب في تفاصيلها. والسبب نظرتهم الذكورية في التعامل مع المرأة مهمشين الفعل النسوى وغير مهتمين بالأدوار النضالية والبطولية التي مارستها المرأة العراقية في هذه الثورة المهمة في تاريخ الحركة الوطنية العراقية.

وأما منهجية النظر في التعليم النسوي فتتضح في المحطات التي اختارتها صبيحة من تاريخ التعليم العام في العراق وفيها تمكنت المرأة من تهشيم معاقل الجهل والتحجر فابتدأت من عام 1917 الذي فيه دخلت بعض الإناث التعليم ثم انتقلت إلى الشرارة التى أشعلها دخولها كلية الحقوق واصفة هذا الدخول بإصبع الديناميت، وتضيف قائلة "ولست أزعم أن إعلان هذه الخطوة كان محفوفا باليسر والسهولة..

لأن على الفتاة أن تتدرع بعدد الشجاعة والجرأة" (المصدر السابق، ص66)؛ بيد أن مقاومة الجهل بالإصرار على التعلم رافقته معركة الحجاب التي هي أشد ضراوة من معركة التعليم كما تقول صبيحة "لا أعلم أن قضية هزت دنيا العراقيين وشغلت أذهانهم كالخطوة التي أقدمت عليها المرأة في السفور" (المصدر السابق، ص97)، وأرّخت صبيحة أول محاولة لسفور المرأة المسلمة في العراق كانت قد وقعت بعد ثلاث عشرة سنة من تأسيس الحكم الوطنى أي في سنة 1933 قامت بها بشكل عرضى ماجدة الحيدري عقيلة رؤوف الجادرجي التي نذرت إن نجحت عمليتها الجراحية وتعافت فستكون سافرة (المصدر السابق، ص107)، بمعنى أنها لم تكن قاصدة تحديث المجتمع.

ثالثا: عمومية تفكيرها في معركة التعليم النسوى جعلتها تذكر إلى جانب تجاربها الشخصية تجارب لرجال ونساء وصفتهم بالفكرين وهم يناصرون تعليم المرأة هذا التأسيس هو الذي يمكن المرأة من نيل بالإفتاء والخطب والأشعار والمقالات. ومن هؤلاء العلامة ميرزا حسين النائيني الذي أفتى أن الإسلام لا يتسامح في إهمال القادرين من المسلمين على تعليم المرأة وعلى تحديدها تحديدا يخرج على تعاليم الإسلام وأن الإسلام كان يعنى ما يقول حين قال "العلم فريضة على كل مسلم فعلته البغداديات بعد عام تقريبا كما مر ومسلمة"، والمؤسف أن العلامة وبسبب ضغط المجتمع النجفي المحافظ لم يترجم معنا. إفتاؤه ترجمة عملية (المصدر السابق،

ص128). ثم ذكرت معروف الرصافي الذي

كان "يؤمن بأن المستقبل الحر للشعب

لن يتحقق دون مساهمة المرأة، وأنه

لن يستقيم بغير تحرر المرأة من ربقة

العقليات المتزمتة التي لا تروقها صفة من

وشرحت صبيحة بشيء من التفصيل كيف أن تأسيس الجمعيات والاتحادات ساهم في ضمان أن يكون في الدستور العراقي مواد وفقرات لا تحرم المرأة من حقوقها السياسية والمدنية ومن ثم لم تمانع أحكام

صفات التطور والكمال" (المصدر السابق، ص130). وكذلك جميل صدقى الزهاوي الشاعر المتحرر الذي كثيرا ما اتهم بالافتراء والتضليل وسمته صبيحة "نصير المرأة العربية". وساطع الحصرى شيخ المربين الذي ساهم في فتح بعض مدارس الإناث في بغداد ومنها دار المعلمات وتراه صبيحة مثل جمال الدين الأفغاني في العمل على إصلاح واقع المرأة وتثقيفها بالتعليم. ومن الصحافيين الذين ذكرتهم صبيحة وكانوا مناصرين لتعليم المرأة وسفورها

والمطالبة بحقوقها السياسية جعفر

الخليلي ورفائيل بطى وفاضل قاسم راجي

الذى ساهم في تطوير الصحافة النسوية من خلال مجلتين هما "الرأة الحديثة" و"فتاة العراق" وتولى رئاسة تحريرهما. رابعا: ما أرّخته صبيحة الشيخ داود عن تأسيس النوادي والجمعيات والاتحادات النسوية، والتي أعطتها اهتماما كبيرا في كتابها موضع الرصد، وعيا منها بأن مثل حقوقها. وقدمت مسردا تاريخيا مفصلا بالراحل التي مر بها هذا التأسيس بدءا بتأسيس نادي النهضة النسائية عام 1923 وفيه تأثرت المرأة العراقية بكفاح المرأة في تركيا وسوريا ومصر التي فيها نزلت المرأة المصرية إلى الشارع عام 1919 معبرة عن وطنيتها، مناوئة المحتل الأجنبي وهو ما

القانون الأساس أن تتولى المرأة مقاليد

الوزارة أو تظفر بعضوية مجلس الأعيان بيد أن الأهم من ذلك هي المسائل القانونية التي تتعلق بتحسين الأحوال الاجتماعية والعيشية للمرأة العراقية كإلغاء الوقف الذرى وسن قانون إجراء فحص على طالبي الزواج والحصول على شهادة طبية قبل الزواج ورفع مستوى المرضات إلى مرتبة الموظفات في الدولة وما شاكل ذلك. وأول جمعية سياسية اهتمت بمطالب المرأة

أعلاه وعملت على دعمها وتأييدها كانت "جمعية الإصلاح الشعبي" عام 1936 ثم تأسس "الاتحاد النسائي العراقي" عام 1945 وكانت له أهداف سياسية ونشاطات ثقافية وفكرية وفنية. وأهم ما حققه الاتحاد هو المطالبة "إلغاء البغاء العام الذي كان يعتبر وصمة في جبين المجتمع الإنساني وهدم محلته" (المصدر السابق، ص176). وتتبعت صبيحة أيضا حضور المرأة العراقية في مناهج الأحزاب فوجدتها في حزب الاتحاد الدستورى وحزب الاستقلال والحزب الوطنى الديمقراطي وحزب الأمة الاشتراكي. ولم تجد هذا الحضور عند أحزاب أخرى كحزب الجبهة الشعبية وحزب الأحرار وحزب الإصلاح وحزب الاتحاد الوطني.

وعلى الرغم من أن الحزب الشيوعي العراقي كان في مقدمة الأحزاب التي أولت قضايا المرأة اهتماما مركزيا؛ فإن صبيحة الشيخ داود تناست ذكره كأول حزب أنشأ كيانا فرعيا خاصا بالنسوية هو "رابطة المرأة العراقية" التي ترأست إدارتها لسنوات طويلة الدكتورة نزيهة الدليمي وكان عدد النسوة المنتميات إليها أكثر من أربعين ألف

ويبدو أن تأسيس الجمعيات والاتحادات والروابط كان قد أتاح للمرأة العراقية تحرير المرأة اقتصاديا. ومن القضايا التي أربعين جمعية في بغداد والأقاليم، ثم

حضورا مهما في المؤتمرات النسوية الدولية كانت على جدول أعمال هذا المؤتمر قضية وغدا ممكنا أمامها "أن تعمل لنفسها ولجنسها ولبلادها ما يمكنها عمله" (الصدر السابق، ص124). والخيب للآمال أن هذا الاهتمام النسوى على الصعيد الدولي صار يطغى عليه الطابع السياسي على حساب الاهتمام بالواقع المحلى للمرأة العراقية حتى ما عاد لكثير من هذه التشكيلات النسوية أن تقدم جديدا على الصعيد المحلى لا في العقود التي أرّخت فيها صبيحة الشيخ داود للنهضة النسوية في هذا الكتاب ولا في العقود التي تلت كتابها باستثناء بعض المحطات التي حفلت بتقدم طفیف نوعا ما.

> ولا شك أن هذا الطابع السياسي في التفاعل مع هذه المؤتمرات النسوية الدولية برز مع تمثيل السيدات اللائي هن في الغالب زوجات وزراء وأعيان ووجهاء. وكانت صبيحة في بعض الأحيان جزءا من هذا التمثيل السياسي موجّهة جهودها في مناصرة المرأة العراقية وجهة سياسية تفيد فيها من عملها الحقوقي مطالبة بمسائل مجتمعية تتعلق بمساواة المرأة مع الرجل في التوظيف والإعانة والانتخاب، والنص على "تعيين المرأة في الوظائف التي يشغلها الرجل المتساوى معها في الشهادات والمؤهلات" (المصدر السابق، ص156. وهو أحد قرارات المؤتمر النسائي العربي الأول الذي ترأسته هدى شعراوي).

وقد قدمت صبيحة الشيخ داود في كتابها عرضا مفصلا للمؤتمرات النسوية التي كان فيها للعراق تمثيل نسوى، ومنها المؤتمر النسائي الشرقي الأول دمشق 1930 ومثلت العراق أمينة الرحال وكانت آنذاك طالبة في دار المعلمات وقدمت ورقة عن

المرأة العاملة والأمومة وأحياء اللغة ومنع المسكرات والمقامرة وترويج الصناعات الوطنية ومشكلة الزواج وسن الزواج. ثم المؤتمر النسائي في بغداد 1932 وفيه قدمت روز اليوسف تقريرا عن دور المرأة العراقية في الإقبال على التعليم كما قدمت صبيحة الشيخ داود محاضرة في حقوق المرأة السلمة، وقد نالت نعيمة نوري السعيد الرئاسة الفخرية فيه. ثم المؤتمر النسائي الشرقى الذي عقد في طهران 1932 ومثلت العراق ثروة أحمد. ثم المؤتمر النسائي العربي الأول في القاهرة 1944 ومثلت العراق نظيمة العسكري وفيه تمت الدعوة إلى إنشاء اتحادات نسائية مماثلة في كل بلد عربي. وهذا المؤتمر في نظر صبيحة الشيخ داود هو الأهم، فقد كان "بمثابة نقطة تحول في حياة المرأة العربية وكان لجهود السيدة هدى شعراوي أثر محمود في لفت الأنظار إلى كفاح المرأة والاعتراف بحقوقها" (المصدر السابق، ص166).

ومن بعده عقد المؤتمر النسائي العربي في بغداد 1952 وافتتحته رئيسة الاتحاد النسائي العراقي آسيا توفيق وهبى ومثلت العراق صبيحة الشيخ داود. ومن المؤتمرات أيضا مؤتمر باريس النسوى عام 1947 والقاهرة 1947 وبيروت 1949 ومثلت العراق صبيحة الشيخ داود ومؤتمر باكستان 1951 ولندن 1953 وكولومبيا 1955. ومن أهم الجمعيات والنوادي النسوية نادي أخوات الحرية 1944 وجمعية مكافحة النازية والفاسشتية 1942 وجمعيات أخرى ذكرتها صبيحة وهى ذات صفة دينية مؤكدة أن عدد هذه الجمعيات النسوية ارتفع خلال الحكم الوطني إلى نحو من

انحسر نشاط هذه الجمعيات بعد إصدار قانون تأليف الجمعيات 1954 الذي حظر تدامج جمعيتين أو أكثر باستثناء جمعية الاتحاد النسائي برئاسة آسيا توفيق وهبي. خامسا: تركيزها على مجالات حياتية فيها للمرأة دور واضح كالصحافة التي مارستها نسوة رائدات بعضهن كن رئيسات تحرير. ومن المجلات النسوية مجلة "ليلى" التي وصفتها صبيحة بأنها "أول مجلة نسوية عصرية وقد استطاعت خلال السنوات القليلة التي ظهرت فيها أن تكون لسانا لدعوة وترجمانا لفكرة وقلما صادقا معبرا عن مطالب المرأة مع مراعاة الظروف الاجتماعية الغالبة يومذاك والسيدة بولينا ولدت في فلسطين وانتقلت إلى العراق للعمل مع ابن عمها سليم حسون صاحب جريدة "العالم العربي" أول صحيفة نبهت الأذهان إلى الخطر اليهودي" (المصدر

كتب على غلاف هذه المجلة وهو "في سبيل نهضة المرة العراقية مجلة نسائية تبحث في كل مفيد وجديد فيما يتعلق بالعلم والفن والأدب والاجتماع وتدبير المنزل"، ولا يخفى ما في تركيزها من دلالة على تمتعها بوعى نسوى فضلا عن وعى بولينا حسون المتقدم في هذا المجال أيضا. وبولينا واحدة من النسوة اللائي حضرن اجتماع أول مجلس تأسيسي عراقي للمرأة وهو نادي النهضة النسائية كما كانت لها مقالات تنتقد ما تتخبط فيه المرأة من الجهل والجمود والخمول. واقتطفت صبيحة جزءا من مقالة لحسون كانت الأخيرة قد نشرتها في العدد الصادر في 15 آذار 1924 من مجلتها "ليلى" تقول فيها "إن نجاح النهضة النسوية الناشئة منوط بغيرتكم

السابق، ص 204).

وشهامتكم أيها الرجال الكرام ولاسيما أنتم الذين تحملتم أعباء مسؤولية تأسيس الحياة الديمقراطية العراقية على قواعد عصرية راسخة فالحياة وأنتم تعلمون أنها ليست حق الرجال فقط" (المصدر السابق، ص142) وكان لهذا الانتقاد أثره في خلخلة بعض المفاهيم الراكدة حول المرأة ونهضتها في المجتمع العراقي. ومن الصحف النسوية الأخرى التي ذكرتها

صبيحة "فتاة العرب" (1937) وهي جريدة

أدبية نسائية اجتماعية رأست تحريرها

مريم نرمة وصحف "صوت المرأة" و"فتاة

الرافدين" " الرحاب" لأقدس عبد الحميد

(1946). وذكرت صبيحة أن أقدس هي

الوحيدة التي منحت رخصة من وزارة

الداخلية ومن المجلات النسوية "الأم والطفل" و"بنت الرشيد" و"الاتحاد النسائي" و"الهلال الأحمر" ولم تذكر صبيحة الشيخ داود الصحفية المعروفة وقد ركزت صبيحة الشيخ داود على ما نعيمة الوكيل رئيسة تحرير "مجلة 14 تموز" ولعل السبب الاختلاف الأيديولوجي. ووقفت صبيحة الشيخ داود بشيء من التفصيل عند دور المرأة العراقية في التيارات الأدبية والفكرية. وأرجعت سبب قصور دور المرأة في الحياة الأدبية آنذاك إلى تأخر العراقية عن ارتياد مناهل العلم أولا ولأن فراغ الرجل أكثر من فراغ المرأة ثانيا. بيد شاعرات وقاصات، كشفت لنا عن تمكن نقدى واضح تذوقا وتحليلا. فبينت أن في أوائل الحكم الأهلى ظهر شعر عاطفى نسوى يستنهض الهمم كشعر فيروزة نوما (1924)، وأن قصص ماهرة النقشبندي الموضوعة منها والمترجمة لاقت من النقاد والأدباء اهتماما.. وعددت بعض الأسماء

الرحال ثم أفردت مباحث نقدية خاصة لرباب الكاظمى وأم نازك الملائكة ونازك الملائكة التى وصفت شعرها بالتشاؤم وقالت عنها "شاعرة أوسع من الأفق العراقى المحلى وقد استطاعت موهبتها المتألقة أن تشق أمامها آفاقا بعيدة رائعة من الشعر والنثر لا يضاهيها إلا القلة من الفحول الشعراء" (المصدر السابق، ص ص 192. 193). وعدت صدوف العبيدية أو فطينة حسين النائب أبرز شاعرات العراق ولها ديوان "لهيب الروح" (1955)، وأن الأسلوب القصصي يغلب على شعر عاتكة الخزرجي ولها مسرحية "مجنون ليلي" نهجت فيها نهج أحمد شوقى. وأن اليأس والألم يشيع في شعر لميعة عباس عمارة وأن لقبولة الحلّى موهبة أدبية متفتحة وذكرت أن أميرة نورالدين داود شاعرة ولها كتاب "دروس من شعر إقبال" ورسالتها للماجستير كانت في "الشعر الشعبي العراقي في الفرات الأوسط".

حافظ وآمال الأوقاتي ونعيمة نديم وأمينة

هذا فضلاعن مضامير حياتية نسوية أخرى وقفت عندها صبيحة الشيخ داود مدللة بها على عهد جديد دخلته المرأة العراقية من ذلك عملها في القبالة والتمريض والإدارات المحلية والمؤسسات الصناعية والتشريع العمالي العراقي ومساواة المرأة بالرجل أنها فيما اختارته من أشعار وما وصفت به من حيث الأجور وشمول المرأة بمشروع الضمان الاجتماعي والإعانات. وختمت كتابها بالوقوف عند الواقع النسوى في الريف متعرضة إلى صور قاسية من صور الحط من المرأة واللاعدالة الاجتماعية التي تجعل الرجل يستغلها أبشع استغلال. وقد ساعد عمل صبيحة في محكمة الأحداث على الاطلاع على قصص مأساوية النسوية في كتابة القصة مثل سافرة جميل



ومما خرجت به صبيحة معالجتها لمسالة المرأة الريفية قولها "الفلاحة العراقية لا تشارك في الإنتاج الاجتماعي كمنتجة ولكن كوسيلة للإنتاج وبذلك فقدت حريتها الشخصية من حيث هي إنسانة كما فقدها مالكها بدوره لأنه يعمل كوسيلة للإنتاج بالنسبة إلى الإقطاعي" (المصدر السابق، ص 225)، وهو ما كانت أمينة الرحال في ورقتها التى قدمتها للمؤتمر الذي مثلت العراق فيه قد أكدت عليه وهو أن المرأة جزء من المشكلة الاقتصادية.

وبهذه الرهانات الخمسة تكون صبيحة الشيخ داود مثالا متقدما على الفكر



وما قامت به صبيحة الشيخ داود أنها الصعيدين الوطني والقومي، مبينة أن أيّ تطور مجتمعي لا يتحقق ما لم يكن مقترنا أوفت وأجزت ما كان المؤرخون قد نسوه وأهملوه حول المرأة وكفاحها، ومنهم بتطور المرأة وتقدمها. وحرى بمجتمع فيه تشكل المرأة نسبة النصف إن لم تكن أكثر د. على الوردي في كتابه ذائع الصيت ذي أن تكون لها الأولوية في أيّ استراتيجية الأجزاء الستة "لحات اجتماعية من تاريخ مجتمعية وفي أيّ مشروع تنموي وعند العراق الحديث". كتابة أيّ صفحة من صفحات التاريخ الحديث والمعاصر وعند اتخاذ أيّ قرار أو حكم أو مناسبة أو استفتاء أو انتخاب،

وفاء لما قدمته من نضالات وجزاءً على ما

عانته من ويلات وما كابدته من ظلم وقهر

واضطهاد. فهی التی ربّت وعلّمت وشارکت

النسوى الواعى عراقيا وعربيا على وتجاوبت وانتفضت واحتجت.

ناقدة من العراق



# حضارة القيود

## نقد ماركيوز لمفهوم الحضارة في المجتمع الصناعي المتقدم

### حسام الدين محمود فياض

ينتمى المفكر هربرت ماركيوز إلى الجيل الثاني لمدرسة فرانكفورت النقدية، حيث أنتج أفكارا نقدية بالغة الأهمية سعى من خلالها إلى كشف ممارسات ومفرزات العقلانية التقنية (نوع من التفكير في المجتمع الصناعي الحديث ويصفه ماركيوز بالتفكير ذي البعد الواحد، يتضح ذلك من خلال التفكير العلمي والتقني المعبّر عنه في الوضعية والبراغماتية أن العقل الأداتي هو منطق في التفكير وأسلوب في رؤية العالم) في المجتمع الصناعي المتقدم وانعكاساتها السلبية على الإنسان داخل ذلك المجتمع من خلال كتابه الشهير "الإنسان ذو البعد الواحد" الذي نقد فيه العقل الأداتي وما آلت إليه الحداثة الغربية الرأسمالية أو الاشتراكية عبر التطورات الاقتصادية والتكنولوجية التي شيّأت كل شيء حتى الإنسان، لذلك يعتبر مفهوم الإنسان ذو البعد الواحد من أهم المفاهيم التي حللها وناقشها ماركيوز وتعنى "الإنسان البسيط غير المركّب".

الانسان ذو البعد الواحد هو نتاج

المجتمع الحديث، وهو نفسه مجتمع ذو بعد واحد يسيطر عليه العقل الأداتي والعقلانية التكنولوجية والواحدية المادية، وشعاره بسيط هو التقدم العلمى والصناعى والمادى وتعظيم الإنتاجية المادية وتحقيق معدلات متزايدة من الوفرة والرفاهية والاستهلاك، بحيث تهيمن على هذا المجتمع الفلسفة الوضعية التي تطبق معايير العلوم الطبيعية على الإنسان، وتدرك الواقع من خلال نماذج "كمية - رياضية" وتظهر فيه مؤسسات إدارية ضخمة تغزو الفرد وتحتويه وترشّده وتنميطه وتشيئه وتوظفه لتحقيق الأهداف التي حددتها (حسام الدين فياض: الرجع نفسه، ص ص 122 - 123).

في حقيقة الأمر، اهتم ماركيوز بفكر فرويد كفيلسوف خاصةً بكتاباته التى أخذت الطابع الحضاري والفلسفي، حيث لم يبد ماركيوز أيّ اهتمام بكتابات فرويد اعتمد ماركيوز على المنهج النقدى في نقده

التي تدور حول أساليب التحليل أو العلاج للمجتمع الصناعي المتقدم، ففي كتابه "إيروس الحضارة" سعى ماركيوز من

خلال هذا النتاج الفكرى الهام إلى إعادة قراءة النصوص الفرويدية على ضوء تحوّلات المجتمع الصناعي، متسائلاً عن دلالات الرغبة والتصعيد اللاشعوري، وموقع الجنس في آليات الإغراء الحديثة وعلاقتها بالعملية الإنتاجية وعن المعاني الجديدة التى يتخذها الحب ضمن العلاقات الاجتماعية بالمجتمع الصناعي المتقدم (أبو النور حمدى أبوالنور حسن: يورجين هابرماس "الأخلاق والتواصل"، دار التنوير، بيروت، 2009، ص 59).

Herbert Marcuse, Pluto Press, .( 44-London, 1981, pp: 43 يتفق ماركيوز مع فرويد على أن تاريخ الإنسان، هو تاريخ قمعه. ذلك أن الحضارة لا تفرض أشكال القسر على وجوده الاجتماعي فحسب، ولكن على وجوده البيولوجي أيضاً. فهي لا تحدّ من بعض

النفسى. ويمكن اعتبار هذا الاهتمام من قبل ماركيوز منطلقاً هاماً لتفسير الأسباب التي أدّت إلى قمع الإنسان المعاصر وفقدانه لحريته في مجتمعه، بعد أن أخفقت الماركسية في تقديم تفسير يتجاوز الوضع الراهن في المجتمع الصناعي المعاصر Viencent Geoghegan: Reason) and Eros. The Social Theory of

أجزائه في الوجود الإنساني فقط، ولكنها



تحدّ من بنيته الغريزية ذاتها. ومع ذلك فإن مثل هذا القسر هو وحده شرط التقدم الأولى (هربرت ماركيوز: الحب والحضارة، ترجمة: مطاع صفدي، دار الآداب، بيروت، ط2، 2007، ص19).

كما يذهب ماركيوز إلى أن فرويد عرض فكرة الإيروس (هو إله الحب في الأساطير اليونانية. وقد استعمل فرويد هذا اللفظ بمعنى "غريزة الحب"، وهي تتضمن مجموعتين من الغرائز. الأولى:

هي الغرائز الجنسية التي تتطلب اللذة مع المجتمع المتحضر. فالتنازل القسري، الجنسية (الليبيدو). والجموعة الثانية: وتحصيل الارتواء، يؤلفان شرطيّ التقدم. هي غرائز الأنا وهي التي تشرف على حفظ الذات، وتستعمل كلمة "إيروس" أحياناً بمعنى الغريزة الجنسية أو الطاقة الجنسية)- بوصفها الطاقة التي تكمن في أصل كل حضارة، حيث يرى أن الحضارة قائمة على إخضاع الغرائز الإنسانية للكبت، مما يؤدي إلى أن ارتواء ذات الطابع الاجتماعي، فالتضحية الحاجات الغريزية عند الإنسان لا يتوافق المنظمة بمبدأ الليبيدو، وتحويله قصراً

ويقول فرويد في هذا الصدد "إن السعادة ليست قيمة حضارية". إذ أن السعادة ينبغى أن ترتبط بنظام العمل من حيث هو انشغال مستمر، كما أنها ترتبط بنظام التناسل في ظل الزواج الأحادي (أي الزواج من امرأة واحدة فقط)، والقوانين

إلى نشاطات وتظاهرات مفيدة اجتماعياً، إنما هو الحضارة (هربرت ماركيوز: الحب والحضارة، المرجع نفسه، ص 13). بهذا العني، تفرض الحضارة على الإنسان أنماطاً من القهر، وأنواعاً من التحريمات. أي أن التحضر هو في أساسه تغيير لطبيعة الإنسان التي خلقت على الفطرة، عن طريق تنحيت مبدأ اللذة المباشرة في سبيل والحضارة، ص ص 93 - 94). وبذلك ينظر الخضوع للأمر الواقع، بمعنى أنه كلما ازدادت الحضارة نمواً انتصر مبدأ الواقع الطبيعية عن طريق النظم والقوانين التي تفرضها الحضارة المتقدمة، مع الإشارة إلى أن مبدأ اللذة لا يختفي تماماً، وإنما يظل يعبر عن نفسه بواسطة صور غير مباشرة الواقع عن طريق الأحلام والإبداع الفني عن متنفس ليعبّر المكبوت عن نفسه. فيصبح الكبت الثمن الذي يدفعه الإنسان لقاء تقدمه الحضاري (فؤاد زكريا: هربرت ماركيوز، دار الفكر المعاصر، القاهرة، ط1، 1978، ص ص 69 - 70).

> كما يُفرض على الإنسان في ظل هذه الحضارة العمل لكي ينتج، بدلاً من أن يستجيب لدوافعه الطبيعية (الغريزية) وعلى وجه التحديد الجنسية. مادامت الموارد لا تكفى لجعل أفراد المجتمع بلا عمل، فالإيروس إذا ترك دون رقابة يمنع الإنسان من العمل، ويحرم المجتمع من وسائل العيش، من هنا كان لا بد من طرحه جانباً والتركيز على العمل والإنتاج، لأن الإيروس عاجز وبكل بساطة حسب تعبير فرويد عن إقامة الحضارة، لذلك كان من واجب إنكاره إذا أراد المجتمع أن يقيم لنفسه حضارة مرتكزة على الجهد

والعمل. وفي هذا الجانب يفسر ماركيوز فكرة فرويد "على أن الحضارة هي قبل كل شيء تقدّم فيما يتعلق بالعمل، وبصورة أدق هي العمل لتحصيل خيرات الاستهلاك وزيادتها. وإن العمل لا يحتوى طبيعياً على أيّ ارتواء في ذاته. وهو برأى فرويد عمل دون لذة" (هربرت ماركيوز: الحب إلى العمل، ليس على اعتباره صفة ليبيدية الأمن (نسبةً إلى الليبيدو) بل على اعتباره جهدا،

على مبدأ اللذة، وازداد التحكم في الغرائز والجهد يعني دائماً انعدام اللذة، وإن حالة انعدام اللذة ينبغى أن تفرض على الإنسان. بمعنى أنه إذا كانت الحضارة هي من عمل إيروس بصورة رئيسية، فإنها قبل كل شيء هي بتر لليبيدو، لأن الحضارة يحاول عبرها التخلص من سيطرة مبدأ تكتسب جانباً كبيراً من الطاقة النفسية توجهه إلى أهداف حضارية لتبعده بعيداً والخيال، وبذلك تصبح تلك الصور عبارة عن الحياة الجنسية (هربرت ماركيوز: الحب والحضارة، المرجع نفسه، ص95 ). لذا نجد أن الحضارة بكل إمكاناتها تسعى إلى تحويل الغرائز عن أهدافها المؤدية لبلوغ اللذة، عن طريق إحباطها بالنسبة لتحقيق هذه الأهداف، فمن الطبيعي أن تبدأ الحضارة بالتطور والارتقاء عند ما يصبح الهدف الأولى (وهو الارتواء الكامل للحاجات) لاغياً فعلاً (هربرت ماركيوز: الحب والحضارة، المرجع نفسه، ص 19). وتصبح التقلبات المصيرية للغرائز هي تقلبات الجهاز العقلى للحضارة، فالدوافع الحيوانية تصبح غرائز إنسانية بتأثير الواقع صص 23 - 24). الخارجي. ويمكن لنا أن نرصد تبدل نظام

القيم تبعاً لتطور الحضارة كالآتى: آلية تبدل نظام القيم في المجتمعات الغربية وضع القيم قبل المجتمع الصناعي وضع القيم بعد المجتمع الصناعي الارتواء المباشر

تقييداللذة السرور (اللعب) التعب (العمل) الانفعالية الإنتاجية ويوضح لنا الجدول السابق كيف حدّد

فرويد هذا التبدل باعتباره تغييرا في مبدأ اللذة إلى مبدأ الواقع. وإن التعبير عن هذا الجهاز العقلى من خلال حدود هذين المبدأين هو أمر أساسى في نظرية فرويد (هربرت ماركيوز: الحب والحضارة، المرجع نفسه، ص ص 20 - 21). ويرى فرويد في هذا الجانب أن إبدال مبدأ اللذة بمبدأ الواقع هو أكبر حدث صادم في تطور الإنسانية على الإطلاق، حيث أخذت عملية التحول والسيطرة في المجتمع المعاصر شكل المؤسسات الاجتماعية والسياسية، لأن مبدأ الواقع اليوم يتحقق من خلال نظام من المؤسسات، فيتعلم الفرد من خلال التنشئة الاجتماعية في ظل هذا النظام ضرورات الخضوع لمبدأ الواقع، كما لو كانت ضرورات القانون أو النظام، فينقلها بدوره إلى الأجيال القادمة (هربرت ماركيوز: الحب والحضارة، المرجع نفسه،

يتفق ماركيوز مع فرويد فيما تقدم حول قمعية الحضارة الراهنة ويوصّف المجتمع الصناعي الذي عاصره على الأساس الذي انطلق منه فرويد. ويرى ماركيوز أن الجنس ينحطّ ويبتذل على أوسع النطاق، ولكن في إطار من القمع الشديد، دون أن يصاحبه

إشباع حقيقي أو متعة حقيقية، أنه أبعد ما يكون عن طبيعته الأصلية التلقائية. فكلّ شيء فيه مخطط ومدروس، يستهدف إغراق الإنسان العاصر بالصّور والتعبيرات والإيماءات الجنسية التي تحفل بها الصحف وأفلام السينما، ولكن دون إشباع حقيقي ولو شئنا الدقة لقلنا إن ما يقدم إلى الإنسان المعاصر، ليس هو الجنس ذاته، بل بديل عنه، إنه خيالات وأوهام تحل محله وتزيد من طابع القمع المسيطر على نظرة المجتمع إلى الجنس، هذا النفاق ذو الوجه المزدوج، الذي لا يمكن أن يعدّ حرماناً، ولا إشباعاً لا بد أن ينتهى، لكى يحل محله انطلاق وتحرر لقوى الإنسان الغريزية، وعلى رأسها الجنس، وذلك

من خلال حضارة الإيروس التي ينتهي بها

القمع (فؤاد زكريا: هربرت ماركيوز، ص

ص 76 – 77).

أى أن القمع الجنسي في المجتمع المعاصر لا يتم بصورة مباشرة ومعلنة، وإنما يتم بصورة تبدو تلقائية وطبيعية سوية، ولا تتعارض مع ما هو سائد من صور للحرية الجنسية، لذا يرى ماركيوز أنه من المكن أن تصل الحرية الجنسية إلى أقصى مدى يتصوره الإنسان، لكنها لا تستطيع أن تتخطى الحدود التي وضعها النظام القائم للجنس (Herbert Marcuse: Counter - Revolution and Revolt, Beacon .(132-Press, Boston, 1972, pp: 130 فهذا التحرر المزعوم في المجتمع الصناعي المتقدم، كما يراه ماركيوز "يسبّب انكماشاً في الحاجات الغريزية بدلاً من أن يكون عاملاً على اتساعها وتطورها، والواقع أن هذا التحرّر المزعوم يخدم القمع العام الراهن أكثر مما يناوئه" (هربرت ماركيوز:

طرابیشی، دار الآداب، بیروت، ط 3،

1988، ص 110). بذلك يرى ماركيوز أن المجتمع المعاصر يفرض قيوداً متعددة على مبدأ اللذة، فيتنازل الإنسان عن قسط كبير من حريته الجنسية، ويخضع لمتطلبات الواقع الاجتماعي، وإن مبدأ اللذة يواجه من خلال التلبية التي يأذن له بها المجتمع انكماشاً، بهذا يعاني الفرد من الحرمان لتقلص مطالبه غير القابلة للتوافق مع المجتمع القائم. فاللذة من هذا النوع تولد الخضوع (هربرت ماركيوز: الإنسان ذو البعد الواحد، المرجع نفسه، ص:111). وفي المقابل يرفض ماركيوز أن يكون خضوع مبدأ اللذة لمبدأ الواقع أبدياً، مثلما ذهب إلى ذلك فرويد، حيث يرى ماركيوز أنه من ماركيوز، ص 71). المكن إنتاج مبدأ جديد للواقع لا يكون ويرى ماركيوز أن المجتمع الصناعي قمعياً يتحرر فيه مبدأ اللذة.

المعاصر لم يستغلّ هذه الوفرة الإنتاجية وفي نهاية المطاف نجد أن ماركيوز يبدى في القضاء على القمع والكبت الذي اختلافاً واضحاً فيما بعد، مع آراء فرويد يعاني منه الإنسان، ولا في إشباع حاجاته الحقيقية، بل لإشباع جشع المنتجين التي تدور حول آلية تصوره لحضارة القمع في المجتمع الصناعي المتقدم بغية تطويرها إلى الرّبح وإلى المزيد من الإنتاج، فأصبح الكبت في العصر الحالى قمعاً إرادياً من لا إلغائها، فقد جاء هذا الاختلاف بناءً على صنع الإنسان ليس كما وصفه فرويد كبت التطوّرات التكنولوجية الهائلة التي حدثت بحكم الضرورة الطبيعية، بمعنى آخريري في تلك المجتمعات والتي عاصرها ماركيوز ماركيوز بالمحصلة أن العوامل الاجتماعية ولاحظ نتائجها، والتي لم يكتب لفرويد أن يعاصرها، لأن الفترة التي عاصرها فرويد والسياسية والاقتصادية هي التي تؤدي إلى القمع السائد الآن، وهي تدفع المجتمع كانت تفرض هذا النوع من التفكير حول إلى تطبيق أساليب معينة في توزيع ثروته. القمع الحضاري الذي يمارس على الإنسان. وتحتّم سيطرة البعض على البعض الآخر. إلا أن ماركيوز يرفض التفسير الفرويدي وفي النهاية نرى أنه كما اختلفت النظريات فيما يخصّ هذا الموضوع لأنه ينطبق على النقدية في رؤيتها لمشروع الحداثة، نجد المجتمعات السابقة التي كانت تعانى من أنها اختلقت أيضاً في رؤيتها لمفهوم ما ضيق نطاق الإنتاج، حيث يتم فيها تعبئة كل الموارد من أجل العمل، ويحتم على بعد الحداثة، لكن هذه الرؤية - في وقتنا المجتمع بالتالي تجاهل الإيروس. لكن المعاصر - أقل أيديولوجية وتشنّجاً، وأكثر الإنسان ذو البعد الواحد، ترجمة: جورج للري ماركيوز أن المجتمعات الحالية ظهر للمصداقية وقابلية للتعميم من ذي قبل،

فيها و لأول مرة إمكانية الاستغناء عن

القمع وإقامة حضارة لا ترتكز على الكبت،

وهذا ما تجلّى بالمجتمع الصناعي المتقدم

الذي أصبح قادراً على تحقيق قدراً هائلاً

من الوفرة عن طريق التقدم التكنولوجي

وانتشار الآلية (الأوتوماتيكية) التي تسير

بذاتها، ممّا يتيح للمجتمع الانتقال إلى

شكل جديد من أشكال الحضارة لا يعود

فيه العمل الشاق ضرورياً، بل يتفرّغ

الإنسان لتحقيق طبيعته الحيوية، مما

يؤدي إلى القضاء على كل أشكال الاغتراب

التي يتعرّض لها الإنسان. بهذا نجد أن

الإنتاجية الوفيرة لهذا المجتمع تكرس

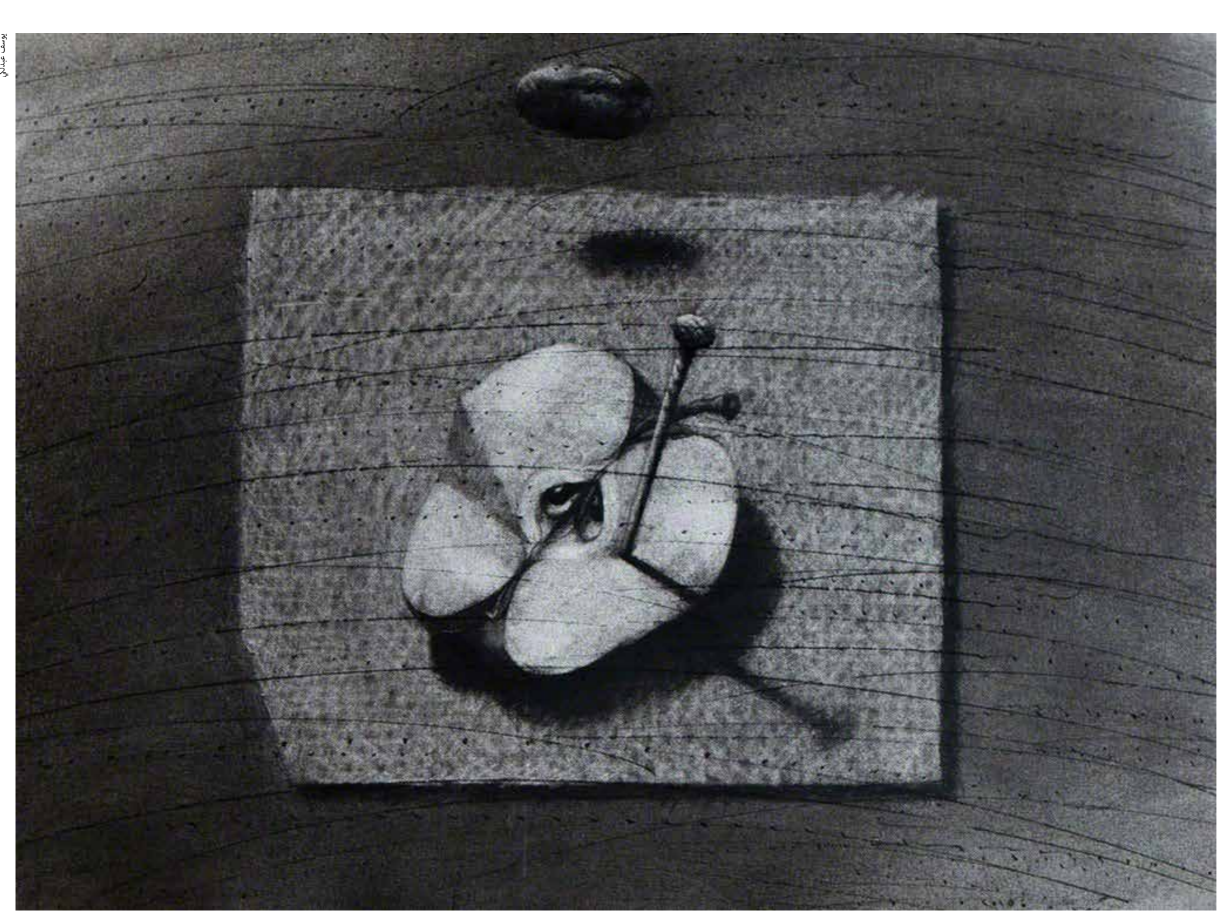
لصالح قواه الإنسانية التي تحقق ذاته لأول

مرة في تاريخه الطويل ( فؤاد زكريا: هربرت



وتنطلق من مقولة أساسية أن التكنولوجيا هي التي تشكيل عالمنا الاجتماعي، أو كما يقال التكنولوجيا هي محرّك التغير، والمعرفة وقودها. وهكذا أصبحت معظم النظريات والمقاربات السوسيولوجية في مرحلة ما بعد الدولة القومية تركز على التكنولوجيا أكثر من الإنسان، إذ يجري الحديث عن سوسيولوجيا المعلومات والمعرفة ومجتمع الشبكة وثورة التكنولوجيا، فهى بهذا مشغولة ببنية هذه الثورة وطبيعتها، أكثر ممّا هي مشغولة بعالم الإنسان، ولعلها لن تكون قادرة على قراءته تماماً، بالنظر إلى أن ثورة المعلومات جعلت المجتمع في حالة من التغير اللامستقر والثورة الدائمة. هذه هي إحدى التحديات المعرفية التي تواجه علم الاجتماع الجديد، وهي سرعة تغير المعرفة السوسيولوجية وتقادمها، من جهة، وفقدان القدرة على التنبؤ الاجتماعي، من جهة أخرى، ودخول المجتمع في مرحلة من التغيير أشبه ما تكون بالثورة التكنولوجية الدائمة، التي لا تخدم النظام، بل تدمّره تدميراً خلاقاً، وتبعث عن هذا التدمير الخلاق مجتمعاً، تصبح فيه ثورة المعرفة هي النظام والإبداع، والثبات هو الفناء. إن جنون التكنولوجيا هو عنوان هذا التغيير، ودراسة أثرها على تشكيل السلوك الإنساني وإعادة إنتاجه بأنماط مختلفة هو موضوع العلوم الاجتماعية في الوقت الراهن (انظر كتاب عبد القادر عرابي: علم الاجتماع والعالم الجديد - مقاربة نظرية ومنهجية جديدة، دار الفكر، دمشق، ط1، 2018).







## لغة العيون في زمن الأقنعة دلالات أخرى للغة الصامتة

## حميد القويسمى

لا تقتصر عملية التواصل المباشر بين البشر على تحريك اللسان والشفتين فحسب، بل إن العملية تتحقق بتوظيف وسائل أخرى غير لفظية متعددة؛ مثل تعابير الوجه وحركات الرأس واليدين والكتفين، وأوضاع الجسد المختلفة، فالرسائل غير اللفظية تعتمد أساسا على الحركة أو الإشارة أو الإيماء أو الغمز أو اللمز. إن الأمر هنا يتعلق اختصارا بلغة الجسد، ولعل لغة العيون ودلالتها ليست إلا واحدة من التعابير غير الكلامية للجسد التي طفت على السطح؛ بسبب وباء كورونا المستجد الذي استطاع بجبروته أن يعيد للغة العيون سحرها وغوايتها وسطوتها وغموضها أيضا.

> إن الحديث عن التواصل يستدعي الإحاطة بمفهومين أساسيين؛ يرتبطان بنسقين لغويين متكاملين، لهما صلة بالمرسل والمرسل إليه؛ هما التواصل اللفظي والتواصل غير اللفظي.

#### التواصل اللفظي

إن القصد من التواصل اللفظى هو التواصل الكلامى الذي يتحقق باستعمال القناة الصوتية والسمعية؛ لإنتاج المعنى وإيصاله للمتلقى، وهو ما يعرف اختصارا باللغة اللفظية أو اللغة الصامتة. والحديث عن هذا المفهوم للغة، ليس موضوعا جديدا في الدراسات اللغوية والتواصلية؛ ذلك أن العديد من الأعمال اللغوية البكرة التي تناولها علماء اللغة الأوائل كانت تحوم حول هذه الموضوع، لذلك يجد الباحث نفسه، في أحيان كثيرة، مضطرا للعودة إلى الدراسات والأبحاث القديمة ليستمد منها تعريفا أو تأريخا أو نظرية أو مقارنة.

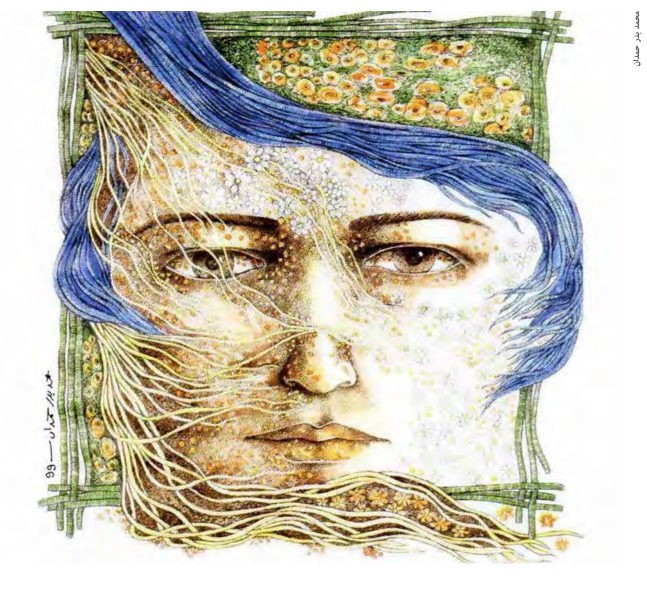
قائلا "أما حدّها فإنها أصوات يعبر بها كل قوم عن أغراضهم" (أبو الفتح عثمان بن جنى، الخصائص، تحقيق: محمد على النجار، دار الكتب المصرية، القاهرة، ط.2، 1913، ج.1، ص.34). هذا التعريف يتضمن قضايا لغوية تناولها علم اللغة الحديث؛ تهم أساسا طبيعة اللغة من حيث هي أصوات، وظيفتها من حيث هي تعبير، اعتبر أن اللغة محدودة بحدود الفرد؛ وطابعها الاجتماعي النفسي والعقلي. ونظر دوسوسير إلى اللغة على أنها نتاج

اجتماعي لملكة الكلام ومجموعة من المواصفات التى يتبناها الكيان الاجتماعي لتمكن الأفراد من ممارسة هذه الملكة، "فلا وجود للغة إلا بنوع من الاتفاق يتوصل إليه أعضاء مجتمع معين، وعلى الفرد أن يقضى فترة معينة يتعلم فيها وظيفة اللغة، فالطفل يدرك هذه الوظيفة بصورة تدريجية، واللغة شيء متميز جدا. فإذا فقد

المرء استخدام الكلام فإنه يبقى محتفظا

وضمن هذا السياق، عرّف ابن جنى اللغة بها إذا كان يستطيع فهم الإشارات الصوتية التي يسمعها" (فردناند دو سوسير، علم اللغة العام، ترجمة يوئيل يوسف عزيز، دار آفاق عربية، بغداد، العراق، 1985، ص.33). فاللغة، بهذا المعنى، ملكة فردية تحتاج إلى هيكل اجتماعي لكي تظهر فيه وتتطور عبره ومن خلاله.

وهذا التصوّر للغة يؤكده فندرس حينما ويتجلّى ذلك عندما يقوم الباحث اللغوي على دراسة الظواهر الفردية؛ مثل عواطف النفس وانفعالاتها وأهوائها التى تعكسها اللغة. غير أنه في الوقت ذاته يعتبر اللغة متعددة؛ بحيث لا توجد لغة واحدة فقط في جميع الأقطار والأصقاع؛ فاللغة "واحدة وعديدة في آن واحد؛ واحدة لدى كل الشعوب ولكنها متعددة بتعدد جميع الأفراد الذين يتكلمونها" (جوزيف فندرس، اللغة، ترجمة عبد الحميد الدواخلي ومحمد القصاص، مكتبة الأنكلو المصرية،



1950، ص. 295). ومن ثم، فاللغة مركب معقد يطال كل فروع المعرفة والعلوم. في حين يرى ماريو باي أن اللغة لا تقتصر على تعريف واحد، حيث تحتوى وتضم، ضمن هذه التعريفات المتعددة، الإشارات والإيماءات وتعبيرات الوجه والرموز من أيّ نوع، ومن ثم فإن "هناك تعريفات أوسع للغة؛ بأنها تلك التي تحمل معنى، أو كل شيء له معنى، أو كل شيء ينقل المعنى من عقل إنساني لآخر" (ماريو باي، أسس علم اللغة، ترجمة أحمد مختار عمر،

تصوّره للغة؛ فهي في نظره أداة للتواصل 35). كما يرى أن اللغة تخضع لمجموعة من العوامل التاريخية والجغرافية والاجتماعية والسياسية. فكما أن كل هذه العوامل متغيرة ومؤقتة ولا توصف بالدوام، فإن اللغة كذلك ظاهرة متغيرة ومؤقتة، وخاضعة لقوانين التطور (ماريو باي، أسس علم اللغة، ترجمة أحمد مختار عمر، عالم الكتب، القاهرة، ط.8، 1998، ص.37). وهذه العوامل هي التي تبرز القيمة العملية للغة، وتجعل منها تواصل فهي تندرج حينئذ ضمن مجموعة موضوعا واسعا للدراسة.

بين الناس، وتوجد حيثما يوجد هناك أناس يعيشون في مجتمع. كما أن اللغة واحدة في أساسها رغم تعدد تجلياتها ووظائفها؛ فهي "تقوم على الجمع بين مضامين فكر وبين أصوات ناتجة عن طريق الكلام. وهذا الجمع يحدّد المعنى الضيق والدقيق لكلمة لغة التي يمكن أن يكون لها معنى أعم. وباعتبارها وسيلة الأدلة التي تبلغ بإتقان نسبى دلالات تمس عالم الكتب، القاهرة، ط.8، 1998، ص. أما جون بيرو، فلم يذهب بعيدا عن كل حواسنا... إلا أن إمكانيات التواصل

متفاوتة جدا بالنسبة إلى مختلف الحواس. فللغة البصرية وللغة السمعية مكانة خاصة. وقد شكلت الإشارة؛ التي هي سند للخطاب في تعبيريته الخاصة، نظاما كاملا للتواصل بالنسبة للصم البكم" (جون بيرو، اللسانيات، ترجمة الحواس مسعودی ومفتاح بن عروس، سلسلة العلم والمعرفة، دار الأفاق، الجزائر، ط. 16، 2001، ص. 2-3). ومن هنا يبرز تعدد وظائف اللغة التواصلية والسيميائية.

#### التواصل غير اللفظي

يعتبر التواصل غير اللفظى أداة مكملة، ووسيلة لتوضيح الرسالة اللفظية وتأكيدها، فالبشر يتواصلون بعضهم البعض بلغتين مختلفتين؛ لغة الألفاظ التي تتحقق بواسطة الأصوات، ولغة الحركات التي يتحول من خلالها الجسد إلى أداة لإنتاج معانى ونماذج بديلة لعملية التواصل غير الشفهية؛ وذلك من خلال توظيف الإيماءة وتعابير الوجه ونظراته، وكل حركات الجسد.

ويركز مارتيني، في هذا السياق، على الجانب السيميائي للغة بوصفها نظاما من العلامات التي تزخر بإشارات Andre Martinet, La Linguistique) Synchronique: Etudes recherches, collection SUP, Presses Universitaires de France, Paris, بحيث (2eme Edition, 1968, p.2 تصبح "اللغة أداة الاتصال عن نظام من الرموز لها معان أعطاها إياه الإنسان. على تحديد نوع علاقته مع الآخرين. فالرمز هو الشيء الذي يمثل أو يرمز إلى شيء آخر. والكلمة عبارة عن رمز يمثل فكرة أو شيئا في الواقع. وقد تكون هذه يعتبر الجسد أحد أهم الأدوات الأساسية الرموز على شكل أحرف أو أرقام أو ألوان

لغة أعضاء الجسم.. ويتفق علماء النفس المحدثون على أن الرموز اللغوية هي أرقى أنواع الرموز وأقدرها على نقل المدركات من مجال الغموض اللاشفوي إلى حيز الوضوح الشفوي، واللغة في نظرهم مجموعة الرموز التي تنقل من إبهام الأحاسيس إلى نور الفكر" (ذكرى جميل البناء، أنواع الاتصال الإنساني، محاضرة قسم الأنثروبولوجيا والاجتماع، كلية الآداب، جامعة المستنصرية، مارس 2020، ص 39). لذلك، يعتبر التواصل غير اللفظى وسيلة لنقل أفكار المرسل ومشاعره، وفق رموز وإشارات ذات معنى، للمتلقى. ويمكن أن تندرج ضمن المهارات غير

الوجه، الإيماءات، التواصل بالصور... فهذه الإشارات والحركات التى تشكل مهارات الجسد؛ قد تكون "إرادية وغير إرادية، تصدر من الجسم بأكمله أو بجزء منه، لإرسال رسالة، من خلال الوجه والصوت والأصابع واليدين واللمس ووضعية وحركات الجسم والمظهر والألوان والمسافات والفراغ المكانى والدلالات الرمزية لاستخدام الوقت" (مدحت محمد أبوالنصر، لغة الجسم دراسة في نظرية والمجتمع على حد سواء. الاتصال غير اللفظى، دار الكتب المصرية، القاهرة، ط.1، 2012، ص 14). ولعل إتقان هذه الإشارات والحركات، كأدوات غير لفظية، تساعد الإنسان ككائن اجتماعي

أو زوايا أو خطوط أو كلمات أو إشارات أو

اللفظية؛ التي يوظفها الفرد للتواصل مع الآخرين كل من النظرات، تعبيرات

#### اللغة الصامتة ومركزية الجسد

التي يرتكز عليها الخطاب في التواصل

اليومى بين البشر، ويعتبر من أهم المواضيع لما يطرحه من أبعاد دلالية؛ تنعكس تجلياتها في مختلف المعارف الإنسانية اهتماما ودراسة، فالجسد "يحتل مكانة هامة في حياتنا اليومية، إنه المبدأ المنظم للفعل وهو الهوية التي بها نعرف وندرك، وهو أيضا الواجهة التي تخون نوايانا الأكثر سرا" (سعيد بنكراد، السيميائيات مفاهيمها وتطبيقاتها، دار الحوار للنشر والتوزيع، اللاذقية، سوريا، ط.3، 2012، ص 191). لذلك، يعتبر الجسد علامة تستمد دلالتها من السياق الثقافي والاجتماعي والنفسى بكل تجلياته وتمثلاته وأبعاده.

وقد ظل الجسد موضوعا هامشيا ردحا من الزمن مقابل الاهتمام بالروح وتقديسها؛ باعتبارها جوهر الإنسان وكنهه، وقد كرّس هذا التوجه علماء الدين والكتب القدسة. إلا أن هذا الاعتقاد سرعان ما تغير، وأصبح الجسد تيمة لطرح الأسئلة والتأملات، فلم يعد الجسد مجرد وعاء ذي قيمة مادية، ولكنه بات يكتسب أبعادا ووظائف أخرى؛ ولعل التواصل ليس إلا واحدا من هذه الأبعاد والوظائف ضمن الوظائف المتعددة التي يتميز بها الجسد؛ أبعاد ووظائف تحمل دلالات وأبعاد رمزية مرتبطة بالذات

ولا يمكن الحديث عن اللغة الصامتة بمعزل عن الجسد باعتباره محددا أساسيا لهوية الإنسان. والجسد ليس إلا وسيلة من وسائل تبليغ الرسائل؛ وفق الزمان والمكان والسياق. فالجسد، لهذا الاعتبار، بمثابة وسيط سيميائي حامل للدلالات والقيم الثقافية والاجتماعية والنفسية والجمالية السائدة في المجتمع. فإذا كانت اللغة، حسب بيير گيرو، عاجزة عن التعبير في

في ذلك، بحيث أصبحنا نتحدث عن جسدنا وجسدنا يتحدث معنا؛ بطرق متعددة وفي مستويات متنوعة. إن أجسادنا تعبر عن انفعالاتنا التي هي بمعناها الحقيقي بمثابة أعضائنا(Pierre Guiraud, Le Langage: Que sais- je du corps, Collection Presse Universitaire de France, 1980, p.15) ومن ثم، فإن لغة التواصل لا تقتصر على استعمال اللسان وأعضاء النطق فحسب، بل تشمل كذلك

باقى أعضاء الجسم وحركاتها. تشترك كل المجتمعات البشرية في توظيف لغة الجسم وإيماءاته في إيصال المعنى.

بعض الأحيان، فإن حركة الجسد تعينها وتشمل لغة الجسد غير اللفظية الإيماءات مكتسبة؛ تعزز اللغة اللفظية وتؤكدها بين والتعابير الصادرة عن أجزاء من الجسد، في مواقف مختلفة، "فكل إيماءة وحركة من أطرافك تشكّل لغة بحد ذاتها، ويكفى أن تراقب شخصا ما لتفهم من حركات رأسه وأصابعه ما يريد أن يقول، وتعرف من طريقة جلوسه وملامح وجهه حالته النفسية. ولغة الجسد من الوسائل السامية التي تحقق الكثير من التجاوب بين الناس" (محمد محمود بني يونس، سيكولوجيا الدافعية والانفعالات، دار فمظاهرنا الخارجية وإيماءاتنا الجسدية المسيرة للنشر والتوزيع، عمان، الأردن، ط.1، 2007، ص340). وقد تكون هذه والجهر في الصوت، جميعها تقوم بأدوار الحركات إرادية أو عفوية، فطرية أو مساندة في تفسيرنا وفهمنا لكلمات

الأطراف المشتركة في عملية التواصل. فإذا كانت اللغة الشفهية ، في بعض الأحيان والمناسبات، غير كافية لمنح المضمون صبغة الجمال والجاذبية، فإن اللغة غير اللفظية تساندها لجعل هذا المضمون أكثر وضوحا وانسيابا وتأثيرا على المتلقى؛ ذلك أن "الرسالة اللفظية لا يمكن إدراكها، إلا من خلال الدلالات غير اللفظية المصاحبة لها في الحديث الاتصالي. وحركات الأيدى والأعين ودرجة الخفوت

وعبارات كل منا في الموقف الاتصالي" (عبد الله الطويرقي، دراسة في الأنماط والمفاهيم وعالم الوسيلة الإعلامية، مكتبة العبيكان، الرياض، ط. 2، 1997، ص 79)، بحيث "لا يقتصر نقل الأفكار والمعاني على استخدام الكلمات المقروءة أو المنطوقة، بل هناك وسائل يتم من خلالها الاتصال، وتكاد تكون أكثر من تلك التي نتبادلها من خلال الاتصال اللفظي. وفي الحقيقة فإننا دائما ما ننقل رسائل غير لفظية، وتكون في الغالب من طابع المشاعر والأحاسيس والعواطف، بينما يكون الاتصال اللفظي في الغالب للتعبير عن الأفكار، وتبادل العارف. فإذا كان الحوار الجيد فنا يتطلب استعدادا فطريا وخبرة مكتسبة في الوقت نفسه؛ فإن الحركة والإشارة والإيماءة تعد وسائل اتصال أساسية وجوهرية في مثل هذا المستوى من الحوار" (أبو عياش نضال، الاتصال الإنساني من النظرية إلى التطبيق، كلية فلسطين التقنية، ط.1، 2005، ص.119)، وهذه الأدوات تؤدى أدوارا وظيفية مكملة للغة المنطوقة في عملية التواصل؛ تدل على خبرات وقدرات وتعتبر لغة العيون فرعا من فروع لغة وتجارب الإنسان التراكمة.

ولا يمكن كذلك الحديث عن الجسد دون الإشارة إلى تيمة الجمال؛ باعتبار الجسد ذلك الوعاء والشكل الحامل للقيم الجمالية؛ بحيث أن "خصائص الجمال ومقوماته تتموضع على الهيئة الخارجية أو الشكلية، وهذا كلام عزيز على الطعن إذا أردنا أن نتعامل مع الجمال تعاملا المحيط. موضوعيا، وحتى ذاتيا، ذلك أننا نفترض وضمن نتائج إحدى الدراسات التي أجراها أساسا أننا نتعامل مع جمال لا تربطنا به روابط عاطفية سابقة، ولا روابط منفعية لحظية" (عزت السيد أحمد، الجمال وعلم الجمال، حدوس وإشراقات للنشر،

عمان، الأردن، ط.2، 2013، ص.66)، والعيون، ليست إلا قيمة من القيم الجمالية التي تساعد على تفكيك الشفرات الدلالية للجسد الختلفة.

#### لغة العيون في زمن الأقنعة

ما أشبه اليوم بالأمس، بعدما كان اللثام والنقاب والخمار، جزءا لا يتجزأ من لباس المرأة التقليدية؛ سواء العربية أو الأمازيغية، بات القناع اليوم، في زمن كورونا، جزءا من لباس المرأة والرجل والطفل على حد سواء؛ مثله مثل القبعة والقفازات والنظارات، ووفق الأذواق وألوان البشرة والمناسبات والطبقات الاجتماعية. جائحة كورونا أعادت للعيون لغتها وثقافتها وتميزها، أعادت للعيون مركزيتها التعبيرية والدلالية والإيحائية في الزمان والمكان والسياق. وإن وضع القناع قد يساهم ولو آنيا في كسر الطابوهات الرتبطة بالعيون؛ والتي ما فتئت تشكل أنماطا ثقافية سائدة في المجتمعات على مر

الجسد الصامتة. والاتصال بالعين يعتبر جانبا هاما من لغة الجسد، وأقوى أدواته لبعث الرسائل المشفرة بين الناس. فعلى الرغم من أهمية حواس الجسد في اكتساب اللغة، وإرساء دلالاتها إلا أن العين هي أصدق وسيلة يهتدي بها الإنسان في اكتشاف الحياة، ومفتاح التعرف على

تيموثي لوفين وآخرون، فإن الاتصال غير اللفظى له تأثير أكبر من تأثير الاتصال اللفظي، على المواقف المدركة، وعلى تشكيل الانطباعات الأولى في العلاقات الشخصية ؛

ذلك أن الاتصال البصري، يعد واحدا من أكثر عناصر لغة الجسد أهمية في تحقيق الاتصال، والانطباع الأول عند الآخرين. وكذلك يمكن أن يساهم الاتصال بالعين في تكوين الثقة عند الأشخاص الآخرين. وفي معظم الثقافات، يعتبر النظر مباشرة إلى العين رمزا للإخلاص. وقد أكدت الكثير من الدراسات أن المتحدثين الذين حققوا اتصالا بالعين مع الأطراف الأخرى، اعتبروا ذووا مصداقية وود، ومهارة، أكثر من الذين لم يفعلوا ذلك.(Timothy R. Levine, Kelli Jean K. Asada & Hee Sun Park, The Lying Chicken and the Gaze Avoidant Egg: Eye Contact, Deception, and Causal Order, Southern Communication Journal, Vol.71, 2006, N°.4, P406). ومن ثم، فإن العين، تعتبر عنصرا داعما لعملية الخطاب اللفظي، كما تحظى بالقوة في التأثير في عملية التواصل

الذين يميلون لأن ينظروا لبعضهم البعض على أنهم كتب مفتوحة، فهي "تنقل المعلومات من داخل الجسد إلى الآخر، تنقل الخبر به عمق في الحس، بما يتبعه من متعة جمالية وبصرية، وبما تولده من خطاب معبر يتجاوز الصمت إلى الإبلاغ والتواصل، فالنظر وسيلة الجسد التواصلية الأولى، ومعظم العلاقات تبنى في أساسها من الانطباعات الأولى من خلال النظر ولغة العين التي قد تكون ثواني معدودات، لكن الأثريبقي طويلا، والعين تعطى إشارات الاتصال البشرى الأكثر كشفا ودقة" (عريب محمد عيد، علم لغة الحركة بين النظرية والتطبيق، دار الثقافة

إن العين تقوم عادة بلغة الترجم للناس

للنشر والتوزيع، الأردن، ط.1، 2010، ص.43-44)، إشارات تعتبر جزءا أساسيا من القدرة على قراءة المواقف والأفكار، وإصدار الأحكام بين الناس بعضهم البعض.

في زمن الأقنعة، بات للعيون أكثر من معنى، وباتت لغتها تخضع لتفسيرات ثقافية وجمالية ورمزية مختلفة؛ "فهناك العيون الساحرة والخائنة والواثقة والجريئة ومنها الضعيفة المتخاذلة والوديعة والمتكبرة، والعيون التي تنطق بالذكاء والأخرى التي تدل على الغباء والضعف وهبوط الهمة" (زينة محمد السبتي، لغة العيون، دار الرتضي، بغداد، العراق، 2013، ص 21). وكما أن للعيون لغة ومعنى، فكذلك لها نظرات متعددة؛ نظرة قوية، وواثقة، ومراوغة، ومرتعشة، وجذابة، وشاردة، ومنكسرة، وناعسة، وغاضبة، ومحبة، ومعاتبة، ومرحة، وبريئة...

العامة أو الخاصة، من متجر أو مقهى أو مكان عمل... أصبح، في أوقات مختلفة، مجبرا على الاستغناء على حركة الشفتين، والأزمنة. والاعتماد على قراءة إشارات العيون وأسرارها وألوانها ودموعها وكل تمثلاتها في المخيال الجمعي. العيون في زمن توحى من هدى وضلال. تلهب الحواس،

إن المرء، وهو يجد نفسه في أحد الفضاءات

العيون، تعكس، حتما طبيعة العلاقات القائمة بين الناس، وتكشف مشاعرهم وانفعالاتهم، بل وتحدد مواقفهم وانتماءاتهم الأيديولوجية.

في زمن الأقنعة، يستدعى المرء كل ما تعلمه بشأن ألوان العيون وصفاتها؛ فالبعض يمتلك عيونا عسلية والبعض يمتلك عيونا بنية، وآخرون لهم عيون سوداء أو زرقاء أو خضراء، ولكل لون فائدة ودلالة، وإلا لكانت كل الألوان لونا واحدا. وقد أنشد الشعراء في كل ألوان العيون، فأجادوا في وصفها والتغزل بها، حيث "أصبحت العين في نظر الشعراء عالما كبيرا بألوانه المختلفة تنسكب فيه زرقة السماء والبحار، أو خضرة المروج والكروم ويذوب فيه سواد الليل كحلا، يناجيه القمر والنجوم، وتكمن وراءه الغوامض والأسرار" (محمد جميل الحطاب، العيون في الشعر العربي، مؤسسة علاء الدين للطباعة والتوزيع، دمشق، سورية، ط.3، 2003، ص 93). وقد تفتقت قريحة الشعراء وانطلقت ألسنتهم في وصف ألوان العيون والتغزل بها على مر العصور

وفي زمن الأقنعة أيضا، يكتشف المرء، في رحلته عبر جسد الإنسان، أن العين هي المعنية قبل كل الحواس بإدراك المعارف الأقنعة "تتكلم بلا صوت، فتوحى ما ونقلها إلى الآخرين، ف"الحواس جميعها مهمة في حياة الإنسان؛ غير أنك بنظرة وتغزو القلوب، من خلال نظرة، أو دمعة واحدة من عين مثقفة جميلة تقرأ ما لا يقرأ تذهل الناظرين، وتلجم ألسنتهم وتتركهم في كتب عديدة خصوصا إذا كانت العين حياري لا يدرون ما وراءها من خوالج الأخرى ذات ثقافة عليا من المستوى ذاته" ومآرب، وما تخفيه من شعور وعواطف. (محمد جميل الحطاب، المرجع السابق، فالعيون، نبض حياة.. سحر وجمال.. ص 40)، حيث تلعب العين دورا أساسيا بريق وأبجدية صمت" (زينة محمد في تنظيم الحوار بيننا؛ و"نحن نقضي الكثير

إشارات العين جزءا أساسيا من القدرة على قراءة موقف الشخص وأفكاره. وعندما يلتقى الناس للمرة الأولى، يصدرون سلسلة من الأحكام السريعة على بعضهم البعض، اعتمادا في المقام الأول على ما يرون" (آلان باربارا بييز، المرجع الأكيد في لغة الجسد، مكتبة جرير، الرياض، السعودية، ط.1، 2008، ص 165)، ذلك أن "النظرة من بين جميع الحركات هي أشد مرايا النفس بلاغة من غير لبس ممكن... ينبغى أن يتعلم المرء مراقبة نظرة محاوريه وهو يسبح في خطابهم لكي يدرك غني تعابيرها. إن النظرة الهاربة أو التي نشيح بها هي القاعدة عندما تلتقي بنظرة شخص غريب. فالنظرة المتفحصة يفهمها الآخر على أنها انتهاك لحرمة أرضيته" (جوزيف ميسينجر فورريد، لغة الجسد النفسية، ترجمة محمد عبدالكريم إبراهيم، دار علاء الدين للنشر والتوزيع والترجمة، دمشق، سورية، ط. 1، 2008، ص. 260-261)، لذلك تختلف عملية استقراء دلالات تختلف المواقف التعبيرية التي تبثها العين، باعتبار الزمان والكان والسياق. إن زمن الأقنعة، يذكّرنا بالاعتقاد بخطورة

ننظر في وجه الشخص الآخر، ولذلك تعتبر

العين الشريرة. هذا الاعتقاد الذي يعتبر موروثا فولكلوريا مشتركا تتقاسمه كل المجتمعات. إن العين الشريرة، تضفى "الطابع النزاعي على العلاقات الاجتماعية وتقوم بإفسادها، وبالتالي فهي بمثابة السلطة التي من المفترض أن يتسلح بها شخص ما لإيذاء شخص آخر لاسيما وأن الطبيعة الإنسانية تتميز دائما بالخشية والاحتراز كما تشير إلى ذلك الأدبيات الفلسفية. فالاعتقاد في العين الشريرة السبتي، المرجع السابق، ص 12). فلغة من الوقت الذي نلتقي فيه وجها لوجه دائما ما كانت له جذور سوسيو - تاريخية



توارثتها الأجيال من الماضي حيث كانت تسود المجتمعات ثقافة السحر والخرافة تفكيك شفرات الحالات الانفعالية البنية على ثنائية الصراع بين الخير والشر" والنفسية المختلفة. تتعدد دلالات الدموع (إدريس مقبوب، مجلة الثقافة الشعبية وسياقاتها؛ فَ"في الدموع ضعف وقوة، للدراسات والبحوث والنشر، دار أخبار فهي عند الثكالي صرخة في وجه العذاب. الخليج للطباعة والنشر، المنامة، البحرين، وهي جوهر البلاغة إذا تعرض النطق ع. 34، 2016، ص 108). فلا غرو أن يهاب للاغتيال. هي انبعاث النور في مبسم الناس رهاب العين الشريرة، المتراكم في الفجر" (محمد جميل الحطاب، العيون ثنايا الوعى الجمعي للشعوب وفي ذاكرتهم في الشعر العربي، ص 119)، كما تتعدد المشتركة، المتسمة بالتعقيد والتركيب؛ موضوعاتها ومواقفها؛ فهناك دموع حيث يمتزج المقدس والمدنس والعلم الانتصار، والانكسار، والتوبة، والعزاء، والخرافة وكل الثنائيات والتناقضات. والفرح، والألم، والندم، والخداع... ولا يمكن الحديث عن لغة العيون بمعزل ومن ثم، فالدموع لا تقتصر على البعد عن الحاجبين؛ اللذين يؤديان دورا تكميليا السيكولوجي للبكاء، وإنما هي تعبير لوظيفة العينين التواصلية. وبصرف النظر تواصلي يطفو عندما يعجز التعبير اللغوي عن وظيفتهما التشريحية؛ فإنهما يلعبان الشفهي عن تبليغ الرسالة، ورمز سيميائي دورا جوهريا في "التبليغ عن تقلب المزاج. مساند للتواصل اللفظي. يتحرك الحاجبان إلى الأعلى عند الخوف يمكن الحديث عن شكلين من التواصل أو المفاجأة، ويحركان إلى الأسفل عند الإنساني؛ تواصل لفظي وتواصل غير الغضب، ويقتربان من بعضهما البعض لفظي. ويشمل الاتصال اللفظي المنطوق عند القلق، ويرتفعان إلى الأعلى في حالة الشفوى والمكتوب، فيما يشمل الاتصال الاستفهام. نرفع الحاجبين أو نخفّضهما غير اللفظى لغة الإشارات ولغة أعضاء لكي نبلغ عن وجودنا عن بعد لصديق. الجسم. والعين وسيلة الجسد التواصلية ترتبط أهمية الحاجبين بلا منازع بتعابير غير اللفظية الأولى؛ فهي تختزل كل الوجه. فكلما تبدل مزاجك تتبدل هيئة تعبيرات الوجه وحركاته، وتتعدد المواقف حاجبيك فيسفرا عن مجموعة من الدلائل والانفعالات التي تبثّها في عملية التواصل؛ تُفهَم فهما تاما من دون مفردات حركية" يتحكم فيها المشترك الاجتماعي والسياق (جوزيف ميسينجر فورريد، لغة الجسد النفسية، ص 262 - 263). ومن ثم، وزمن الأقنعة، حيث الغموض واللبس فإن وظيفة الحاجبين الأساسية تكمن، والارتباك، سيعيد حتما تشكيل العلاقات إضافة إلى التبليغ عن تقلب الأمزجة، في كونهما موضع الإلهام والإبداع والجمال والجاذبية.

> كما أنه لا يمكن الحديث عن العيون، دون الحديث عن الدموع ودلالاتها التعبيرية، باعتبارها ركنا من أركان التواصل غير

اللفظي للعيون، ووسيلة من وسائل

الثقافي والبعد النفسي والقيمة الجمالية. بكل تجلياتها التواصلية والاجتماعية، وقبل ذلك سيفضى إلى خطاب لفظى، لا محالة، آيل للأفول.

كاتب من المغرب





# مغامرة القناع الشعرى مناهج نقديَّة تفتئتُ على اللَّإبداع وتُشَظِّي النُّصُوص عبد الرحمن بسيسو

لَيْسَ لِتَعَامُل بعض المناهج النَّقْدِيَّة مع النُّصُوصِ الإبداعِيَّةِ الْجَديدةِ بِوصْفِهَا وثائقَ أو مدوّناتٍ تُنْتِج نُصُوصاً لا تَعْدُو أَنْ تَكونَ إِلَّا اسْتِنْسَاخَاً، أَو إعادةَ إنْتاج، لِنُصُوصِ قَدِيْمَةٍ، أَنْ يُفْضِيَ إلى شَيءٍ سِوَى تَشْظِيةِ النَّصِّ الإبْدَاعيِّ المدروسِ، وذلكَ بتَحْويله إلى قِطَع مُتَنَاثِرةٍ، أَو مَفْروزَةٍ ومُصَنَّفَةً، وغَير مُتَّصِلَةٍ ببَعْضِهَا بَعْضَاً، وَذَلِكَ لِيَسْهُلَ ردُّ كُلِّ قطعة مِنْهَا إلى مَصْدَرهَا، أُو إلى أَصْلِهَا الَّذَي اقْتُطِعَتْ مِنه، أَو الَّذي يُحْتَمل أَنْ تَكونَ عائِدةً، بِطريقَةٍ أَو بِأُخْرى، إِلَيْهِ، أَوْ إِلى تَجَلِّ اسْتنْسَاخِيِّ قَدِيْمٍ مِن تَجَلِّيَاتِهِ النَّصِّيَّةِ الْلُوغِلَةِ فِي الْقِدَمْ.

> أَحِ إِنْ نُوضِّحَ، وَاجَةٍ لأَنْ نُوضِّحَ، هُنَا، أَنَّ المناهج والتَّصَوراتِ الَّتي تربطُ كُلَّ نَتيجة بأصْل سَابق الْوجُود، والَّتي تَحْسَبُ أَنْ «لا جَديدَ تحتَ الشَّمْس»، ومَرْجِعِيَّاتِها، عَلَى الكَلامِ الْتُداولِ مُشَافَهةً، المحفوظَة في الصُّدور، وإنَّما تَمتدُّ لِتشُمُلَ ما يَتَجَاوِزُ اللُّغَةَ: كَلامَاً، وأقوالاً، ونُصُوصَاً مُدَوَّنَةً، كَاٰصُول مَصْدَريَّة لأَيِّ نَصِّ إبداعيِّ جَديدِ، فَهِي قَد تُعِيْدهُ، بِاطْمِئْنَانِ لا تُخْسَدُ عليه، إلى مصادرَ مَرْجعِيَّة أُخْرى كالبيئة المحيطة، والواقع الاجتماعيِّ وأَحْوَال الْعَيْش، وسيرةِ الكاتب، أو رُبَّما إلى حالة النَّفْسية، أو إلى واقِعةِ مُعَيَّنة تَعرَّض لَها،

وإلى ذلِكَ، فَإِنَّنَّا لَنَجِدُ أَنَّ الممارَسَةَ التَّطبيقيَّة لِثل هَذِه المناهِج بكُلِّ مَا انْطُوتْ عَلَيه من مقاصِدَ وآلِيَّات أَفْرَزتْهَا التَّصورات النَّظرية

التي تنهض عليها، لَم تَكُنْ لِتَتَوَخَّى، في التَّحْلِيْل الأخير، إلَّا الإعلانَ عن «موت الخيال» و»انتحار الفكر»، وذَلِكَ في مَجْري تَأْكِيدِ مَكْرور ومُعَادِ للِمقولَةِ المُبْتَذلَةِ الَّتي لَا تَقْصُرُ نَفْسَها، وأَحْيَازَ اهْتِمِامِهَا، صُيِّرتْ شِعَاراً ومُنْطلقَ تَفْكِير لَا يَودُّ أَنْ يُفَكِّرَ إِلَّا في مَا يُرِيْدُ تَسْوِيغَهُ آيديولوجِيَّاً، أو أو كتَابَةً، ولا على النُّصُوصِ المُدَّوَّنَةِ أو تَزْييفَهُ: «لا جديد، أبداً، تحت الشَّمس»، وهُو الشِّعارُ الذي يَستجيبُ، بعُمْق، للتَّصَور الْخَالَى مِنَ التَّفَكُّر، وللمنْظُومَات الآيديولوجيِّة المُصنَّعةِ، الجَارِي ترويجهمَا مِن قبل قِوى الاسْتِغْلال والاسْتِبدادِ والتَّوحُّش البشري الرَّأسمالي، والقائِلَيْنِ مَا مُؤَدَّاهُ أَنَّ الرَّأْسِمالِيَّة قَد انْتَصَرِتْ» وأنَّ تَارِيخَ العَالم قد أنْجَزَ نَفْسَهُ، وأنْهي واحدةً أو أكثرَ مِنْ حَالَةٍ من حالاته مساراتِه، بتسْييدِها، وتَأْبِيدِ سِيادَتِها، وأنَّ الكائنَ البشَرِيِّ قد أَكْمَلَ صَوْغَ هُويَّتَه، وأنْ ليْسَ بمقدور الإنْسَان السَّاعيَ إلى إدراكِ جَديدِ أَن يُبْدِع جديداً يُغَايرُ ما سبق إنجازهُ، أو يَتَجَاوِزَهُ، وأنَّ كل ما يستطيعهُ، مَع وصُول العالَم إلَى ذُرْوَةِ غايَاتِه، ونَهايَة

ولإبداعاتِ أَسْلافِهِ الْخَالِدِينَ فِي النُّصُوصِ

مساراتِه، وكَمَال كَمَالِه، هو أَنْ يُذْعِنَ لِشيئةِ سَادَة الرَّأسمالِيَّة الظَّافِرةِ وسَدَنَة أَبْراجِهَا ومَعابدِهَا، وأَنْ يَسْكُنَ، بهُدوءِ، الى عَالَم ثَابِتِ الْمُشِيْئَةِ ونَصٍّ مُغْلَق سابق الإنجاز: عَالَم ونَصِّ يتأَبِّيان عَلَى الصَّيْرُورة، والتَّحْويل، والتَّحْوير، والتَّطوير، والتَّأويْل وإعادةِ التَّأْويْلِ لأنهما كاملان مكتملان، مُغْلَقَان على ذاتيهما ومكتفيان بهما، يُعْطِيَان أَبداً، وأبداً لا يَنْقُصَان، وليسا قابلين لأيِّ تَعْدِيل، أو إِضَافَةٍ، أو زيادة. أَمَّا وقَدْ وصَلْنَا، مَع هَذِه الذُّروَة إلى قِمَّة التّبَجُّح والْعَماءِ والْهشَاشَة، فَإِنَّ لِهَذَا الْوصُول أَنْ يُغْلِقَ أَبوابَ الحاَجةِ إلى مزيدِ من تفصيل القول بشَاْن هذه التصورات والمناهج، وأنْ يُحَفِّزنَا عَلَى الإسْرَاعِ في صَوغ خُلاصَة تَقولُ إِنَّها مَحضُ تَصَوُّراتِ زائِفَةِ، ومناهِجَ مُؤَدْلَجَةٍ، تفتئت على الحَيَاة والإبداع والعالم، وتُحِيْلُ الإنسانَ إلى مجرد مستهلكِ سالب للزَّمَان في آنِيَّتِهِ،

الأُصُولِ الَّتِي حُجِّرَتْ وقُدِّسَت، نافيةً عنهُ إِمْكَان الوجود الفاعل في الوُجُود، مُحِيْلَةً حياته إلى صقيع بارد لا يبثُّ في الكون غير برودة الموث.

إنها تصورات ومناهج تهدر جهد الإنسان الخلاَّق المُبدع، فيما هي تهدرُ وقت

النَّاقِدِ الْتُفَحِّصِ وتَسْتَنْفِدُ جهده إذْ تُلْزِمُهُ بِإمْعَانِ الْخَطْوِ في متاهات البحث عن (سَرقَاتٍ مَزْعُومةٍ وانْتِحَال)؛ وتتركه لاهثاً وراء خُطَواتِ شاعر مُبْدع؛ بغية التقاطِ ما يُؤَهِّلهُ، كَناقِدٍ مُؤَهَّل بِنَظَريَّة ومنْهَج، لتأكيد موت الإبداع والصاق تهمة وتلك هي، بالضَّبْطِ، الْقُوْلَةُ الَّتي تُبَيِّنُ

«الانْتِحَال» صخرةً مقيمةً على صدر كُلِّ مُبْدع مُحِدِثِ، أو حَديثِ أو حَداثيِّ، أو تَوَّاق إلى إدراكِ جَدِيْدٍ تَحْتَ الشَّمْس! الْكلامُ يَفْتَحُ بَعْضُهُ بَعْضًا لَيْسَ لِلْكَلامِ إِلَّا أَنْ «يَفْتَحَ بَعْضُه بعضاً»(1)،

مُسْتَوياتِ العلاقة المكنة بين النَّصّ الإبداعي الأَصِيْل؛ أي المُّأَصِّل في الإبداع، والنُّصُوص التي يستلهمها وينبني عليها، وتُفْصِحُ، بِعُمْق، عَنْ أَبْعَادِها. ولَعَلَّ لِهَذِه المُقُولَةِ الْجَامِعَةِ الَّتِي تَشْمُلُ كُلَّ الكلام أَنْ تَنْسَحِبَ عَلَى كُلِّ النُّصُوص، سَواء أكانت أدبيةً، أم غير أدبية. إنَّهَا، إذَنْ، وامْتِصَاصِ وتَحْويل؛ أي أنَّهَا علاقةُ تفاعل وحوار، وليست هِيَ، بأيِّ حال وطالما أنَّ السِّيَاقات والعلاقات متغيرة، علاقةُ تَحَدُّر من سلالة، أو علاقةُ فرع بأصْل، أو مَحضَ اسْتِنْسَاخ، أو تَولِيفٍ مُصْطَنَع، يُفْضِي إلى إنتاج نُسْخ باهتةٍ لأَصْل قَدِيْم أَبَدِيِّ الْحُضُورِ فِي مَلَكُوتٍ مُفَارِقِ ومُتَعالِ، وسَاطِع الدَّلالةِ والضَّوءِ في مَعَانِيْه الْعَصَيَّةِ عَلَى التَّأُويْلِ. وإلَى ذَلِكَ، وفي نَفْيِّ جَذْريِّ لِتْلَ هَذا الْفَهم الَّذي لا يَفْهَمُ، فَإِنَّ الشِّعْرَ، والإبْدَاعَ الأدبيَّ والفَنِّي عُمُومَاً، إنَّمَا هُوَ «خَلْقٌ يُمَارِسِهُ الشَّاعِرِ، فيما يَخْلِقُ مسافةً بينه وبين «التُّراث» من جهة، وبينه وبين «الواقع» من جهة ثانية»(2).

ولأنَّ النُّصُوصِ لا تنشأُ مِمَّا ليسَ نُصُوصَاً، ولأنَّ «كُلَّ ما يُوجَدُ دائماً هو عملُ تحويل من خطاب إلى آخر، ومن نَصِّ إلى نَصِّ»(3)؛ فإنَّ لِهَذَا التَّحْويل الحِواريِّ التَّفَاعُلِيِّ الإِبْداعِيِّ الْخَلَّاقِ أَلا يجعلُ النَّصَّ الأَدَبِيِّ، وفي ذُرْوَتِهِ النَّصُّ الشِّعْرِيُّ وفي قَلْبِهِ قَصِيدةُ الْقِنَاعِ، ثَوباً مُرَقَّعَاً، أو جسداً انتزع كلُّ عضو من أعضائه من بالمُبُدِع، وسَرَتْ في أَنْسِجَة خلاياه أَنْسَاغُ أفكارهِ، ومَشَاعِرهِ، ورؤاهُ الْتَجَدِّدة للعالم، فَاكْتَسى ثياب طريقةٍ خاصَّة في التَّشْكِيْل

لنفسه سياقاً خاصاً في حقل الإبداع الذي ينتمى إليه، مبدياً ما كان كامناً في أعماق النُّصُوص التي انبنى عليها، أو موحياً به، وذلك في الوقت الذي يبثُّ فيه، إفصاحاً أو إيحاءً، رؤيةَ المبدع لتلكَ النُّصُوصِ المفتوحة على ما لا يتناهى من القرَاءَاتِ والتَّأْويلاتِ، بِدَوره، عَلَى تَعَدُّدِ القِراءَاتِ والتَّأُويلُ، وإعَادَةِ التَّأْوِيلِ. تَماماً كَما أنَّ النَّصَّ الإبْداعيَّ النَّاتِجَ عن هَذه القِراءاةِ التَّفَاعُلِيَّة المتواكِبَة مع انْخِراطِ حيَويٍّ في تَجارب رؤي داخِلِيَّةٍ، ومَسَاراتِ تَمَاهٍ وتَنَاصٍّ مَع أنماطٍ أَصْلِيَّةٍ وشُخُوص ورموز، وسِير حَيَواتِ وتَجاربَ حَيَّةٍ ونُصُوصٍ، سيبقى مفْتوحَاً علَى القراءة والتَّأويل مَع تَعَدُّد القارئاتِ والقارئينَ وتباين مستويات وعْيهم ومصادر معارفِهم ومنظوراتِ رؤاهم، ومَع تَنَوُّع المجتمعاتِ والثَّقَافَاتِ والأمْكِنَة، وتَوالى الْعُصُورِ الْحَضَارِيَّةِ، والراحِل والأحْقَابِ،

جَدِيْداً، أَو هي لا تُوْلَدُ، عَنْ حَقِّ، أَبَداً، فَلا

هكذا لَا تكونُ الْقَصِيْدَةُ الْحقيْقيَّة إِلَّا ولِيْداً

والتَّعْبير والتَّكُويْن، مما أهَّلهُ لأن يشقّ علاقة اتصال وانفصالْ؛ عَلاقَةُ هدم وبناءٍ ونَاتِجَ تَبَصُّره في الْوَاقِعِ القَائم الَّذِي قَرَأَهُ وتَحْلِيقِ الخَيَالِ، لِتَحُوْلَ دون الافتئات علَى نَحو مَكَّنَهُ مِنْ تَأْوِيلِهِ كَنَصٍّ مَفْتُوح، على التَّذوق الجَمَالي، والتَّبَصُّر الْفِكْريّ،

تَكُونُ مُؤَهَّلَةً لِوجُودٍ، وتَنامى وُجُودٍ، أَبَداً ؛ إِنَّهَا تَتَخَلَّقُ فِي وُجْدانَ الشَّاعِرِ الْبُبِّدِعِ لَ»تُولد ضِمْنَ نظام موجُودِ من الكلمات، وهي تشبهُ بنية الشِّعْرِ الذي تَتَّصِلُ به. والوليد الجديد هو مجتمعه؛ وقد تبدَّى ثانيةً من خلال الفرد، والْقَصِيْدَةُ الجديدةُ هي، أو غياباً في النَّصِّ؛ كي نتعرَّف الأَسَاليبَ جسدِ آخر؛ بل إنَّهُ لَيُحَقِّقُ وجودَهُ كمَوْلُودِ أيضاً، تجسيد لمجتمعها الشِّعْري»(4). جَديدِ مُؤَهَّل لِأَنْ يُثرى عَالم الإبداع؛ فقد ومَا مِن شَكٍّ في حقيقةِ أنَّ الابْنَ مُنْشَبكٌ تَخلُّقَ فِي رحْم الرُّؤيا الإبداعية الخاصة بأبيه، وأنَّه متصلٌ بهِ، غير أنَّ هَذَا الابْنَ، في الآن عَيْنِهِ، مُتَمَايِزٌ عَنْ أَبِيْه ومُنْفَصَلٌ عَنْه، إِذْ لَهُ خُصُوصِيَّتَهُ، ولَهُ هُويَّتَهُ الْكتسبة عبر تجربته الخَاصَّة، ولَهُ كَيْنُونَتَهُ المُسْتَقِلَّةَ،

ولَهُ فَرادَتُه الَّتِي تُمَيِّزِهُ عَنْ كُلِّ كائن بشريٍّ سِواه، وكذلك هُوَ كُلُّ نَصِّ إبداعيِّ أَصِيْلِ وجديد، وكَذلِكَ هِي كُلُّ قَصِيدةٍ أَصَيْلَةٍ

وفي ضوء هذه الرؤية الإبداعيَّةِ الَّتي تتوخَّى إِدْمَاجَ المَصَادر في صَيْرورةٍ تُطْلِقُهَا عَملِيَّاتُ الإنْتَاج وإعَادة الإنْتَاج والتأويْل التَّأَمُّلِيِّ، الْمُصَاحِبَيْنِ لِكُلِّ قِراءة إبْداعِيَّةِ للنَّصِّ، سنذهبُ إلى قِراءة قصائد «القِناع الطَّبيعِي» الثّلاث الَّتي لا يشملُ المتن الشِّعري لقصيدة القناع في الشُّعر العربي المُعاصِر سِوَاها، وهي: «نَبْتٌ مُتَسَلِّقٌ» للشَّاعر سَعدي يُوسُف؛ و»دِفاع الأَسَدْ عَنْتَرَة» للشَّاعر مُعين بسيسو، و»مُذَكرات البَحر الميَّت» للشَّاعر عزِّ الدِّين المناصِرة، وهي القصائدُ الَّتي سَيُشَكِّلُ تَحْلِيْلُها النَّصِّيُّ، متعدِّدُ المستوياتِ والأوجِه، المَّنَ النَّقْديِّ لِهَذا الكتاب، إذْ سيكونُ لَنا، عَبرَ القراءةِ الْعُمَّقَة والتَّحليل المنْهَجيِّ والتَّفَحُّص الدَّقِيْق، أَنْ نَتَعرَّفَ المصادرَ المُّدَاخِلَةَ في بناء كُلِّ قَصيدة مِنْ هَذه القَصائد، وفي تكوين كُلِّ قِنَاع مِنَ الأقنعةِ التي تَخوضُ التَّجارِبَ الْمَرويَّةَ فِيْها،

ونَحْنُ، بطَبِيْعَهِ الحال وفي ضَوء كُلِّ ما قَدْ سَبَقَ قَولَهُ، لا نبحث عن المصادر كي نمسك بالشَّاعِر مُتلَبِّسًاً بـ «السَّرقة» أو «الانتحال»، وإنما نبحثُ عنها، حضوراً والطَّرائق والآلِيَّاتِ التي يَعْتَمدُهَا الشَّاعِرُ لِيُحَقِّقَ، عبرها، اتصاله بمصادره، وانفصاله، عَلى نَحو أو أُخَرَ، عنها، أو استلهامه لها، وعمله، في الوقْتِ نَفْسِه، خارجها. وفي هَذَا السِّيَاق، سِيَكُونُ لَنَا أَنْ نُدْرِك الأسبابَ الْفِعْلِيَّة التي تجعل الشَّاعِرَ



لصيقاً بمصادره، عاجزاً عن مغادرتها، أو تجاوزها للعَمل خَارِجَهَا، وسَيَكونُ لَنا أَنْ وتستدعيه. نتبين، في ضوء هذا وذاك، الفني التَّجَلِّيَات المختلفة للأقنعةِ الشِّعْريَّة من حيث التَّكوين ، ومن حيثُ الوظائف الْجَمالِيَّة

والدَّلاليَّة التي تتأُسَّسُ على هذا التَّكوين،

#### الأُصُولُ الْمَصْدَرِيَّةٌ لأَقْنِعَةِ الشِّعْرِ وإِذْ تنهضُ الدِّراسةِ النَّصِّيَّةِ المُؤْسَسةِ

والآلِيَّات، للقصائد، عَلَى فروض عَدَيْدةٍ إدراجْنَاهَا في مَا تقدَّم، وعَلَى رأسِها الْفَرْضُ التَّأْسِيسيُّ الَّذي مؤداهُ أن مصادر تسمية الأقنعة ليست هي بالضَّرورة مصادرُ

عَلَى قَراءاتِ تَحْلِيْليةِ، مُتَعَدِّدة المَاخِل

تكوينها، ولا هَيَ، بالضَّرورة أَيْضًاً، مَصَادرُ بناءِ القَصَائدِ التي تَخُوضُ تِلْكَ الأَقْنِعَة التَّجَارِبَ المرويَّة فيهَا، وتَنطِقُها؛ فإنَّ مقتضيات تحويل هذا الْفَرْض، والفروض الأخرى ذَاتِ الصِّلَة، إلى نتائجَ مُؤَصَّلَةِ ودالة، إنَّما هي التي تُحدِّدُ الإطار الملائم للدِّراسَة النَّصِّيَّة لِقَصَائِد الْقِنَاعِ عَبْرَ تَحْلِيْلِهَا عَلَى مستويَىِّ البناء (بناء النَّصِّ الشِّعريِّ) والتَّكوين (تَكْوينْ الْقِناع)؛ كمدخل ضرورى لِتَحْلِيلِهَا مِنْ منْظُوراتِ أُسْلُوبِيَّةِ مُتَعَايِرةٍ، وعلى مُسْتَوياتِ تَفْصِيْلِيَّةِ أخرى قَدْ تُوجِبُ الدِّراسَةُ النَّصِّيَةِ التَّحليليَّةِ لأَيِّ نَصٍّ مِنَ النُّصُوصِ الشَّعْرِيَّةِ الَّتِي نُقَارِبُها ذَهَابَاً إِلَيْها بِمَا يَسْتَجِيْبُ لِدَعَوةِ النَّصِّ نَفْسِه.

وإذْ وجدنا أنَّ الأقنعة التي تنطق جميع قصائد المتن الشِّعْرى لقَصيدة القناع في الشِّعر العربي المُعَاصر، الذي تسَنَّى لَنا تشَكيلُه على نَحْو يقتربُ مِنَ الاكتمال(5)، والَّذي هُوَ المَّنُ الَّذي نُحْضِعُه، ضِمْنَ مشروعِنا النَّقْديِّ، للدراسَة النَّصِّيَّة والتَّحْلِيلِ، إنَّمَا تَرتدُّ إلى ثلاثة أُصُول مصدرية كبرى هي: الأصْل الطَّبِيعِيّ؛ الأصْلُ الإبداعي؛ والأصْلِ التَّاريخي، كَما أنَّها تَرتَدُّ إلى حُقُول وسيَاقات مَصْدَريَّة عديدةِ ومتنوعةِ داخل هذه الأُصُول؛ فإنَّ تحليل الْقَصِيْدَة انطلاقاً من إدراجها ضمن إطار المصدر الذي اسْتُدْعِيَ منه اسم الْقِنَاع الذي ينطقها، سَيُشَكلُ، في ما نَحْسَبُ، قاعدةً ملائمةً لِتَعَرُّف مدى اقتراب الْقنَاع، من مصدر تسميته أو ابتعاده عنه، ولإدْراكِ المصادر المتداخلة في تكوين القِنَاع، ولِتَبَيُّن آثارَ ما ينطوى عليه العملُ داخل مصدر واحد، أو خارجه، أو داخل مصادر متعددة، أو خارجها، عَبْرَ تَفَحُّص مَا لِأَيِّ مِنْ هَذِهِ الْحالات مِنَ انعكاسات على نسيج

الكلية، وعلى شبكاتِها الدَّلاليَّة، وكذلكَ عَبْرَ تَفَحُّص ما تُنْتِجِهُ الأساليب والطَّرائق والآلِيَّات التي تنتجُ هذه الانْعكاساتِ مِن مَدلولاتِ مُحتَملَةِ ذاتِ دلالاتِ جَمالِيَّة، أو بنائيَّة، أو فِكْريَّة، أَوْ غيرَ ذَلِك.

وتَأْسِيساً عَلَى كُلِّ ما تقدَّم، سَنَكُونُ، بَلغت (63.46). إضافَة إلى الكتاب الكتاب النَّظَريِّ التَّاصِيْلِيِّ الْأُوَّلِ الْمُغَنُّونِ بِـ «قَصيدة القناعِ في الشَّعْرِ فَعْ صُدورِ الْمُجلَدِ الْأُوَّلِ: «أَقْنِعةُ الأَصْلِ العربي المُعَاصر: تحليلُ الظَّاهِرة»، إزاء ثَلاثَة مُجَلَّداتِ تُشَكِّلُ، مُجْتَمِعَةً، الكتابَ التَّاني المُعنْونِ بـ: «قَصيدة القناع في الشَّعْر العربي المُعَاصر: دراسَاتٌ نَصِّيَةٌ»، فِيْما يَتَركَّزُ كُلُّ مُجَلَّدٍ مِنْها عَلَى مُقارَبَةِ قَصَائدِ القِنَاعِ العَائدةِ إلى أَصْلِّ من الأُصُول المصدريَّة الثَّلاثَةُ الْكُبري، عَلَى تَعَدُّد حُقولِهَا وتَنَوُّع سِيَاقَاتِهَا، وهي: الأصْل الطَّبيعِيّ، والأصْلُ الإبْداعيُّ، والأَصْلُ التَّاريخيُّ. وهَكذا سَيحِملُ المُجَلَّدُ الأَوَّلُ عُنواناً فَرعِيَّاً هُو: «أَقْنِعَةُ الأَصْلِ الطَّبيعِيّ»، فِيما سيَحْمِلُ الْبُجَلَّدُ الثَّاني العنوان الفرعيِّ: «أَقْنِعَةُ الأَصْل الإبداعيِّ»، لِتَكونَ «أَقْنِعَةُ الأَصْلِ التَّاريخيِّ» عنواناً فَرْعِيّاً للمجَلَّد الثَّالث.

وليسَ بلا دلالةِ، هُنَا، أَنْ تَأْخَذَ الْجُلَّداتِ الثَّلاثَة تسلسلاً رَقَمِيّاً، أو تَراثُبَاً، يتجاوب مع التَّعاقب الزَّمني للأُصُول المَصْدَريَّة الثَّلاثة: الطَّبيعِيّ، والإبْداعي، والتَّاريخي، ول»الأنات المغايرة» العائدةِ إلى أيِّ أصْل مِنْ هَذِه الأُصُولِ، وذلكَ مِنْ دون إغفال تزامنها الْتَحَقِّق مَع تَوالى عُصُور الحضارة الإنْسَانيَّة، ومن دُون استبعاد التداخلات القائمة فِيْما بينها. وقد لا يكون مجرد مصادفة أن يتجاوب هذا التَّسلسل مع تراتب الأصول والأقنعة الَّتي تَشكِّلُ المتنَ الشِّعْرِيَّ لِقصيدة

وبنسبَةِ مئويةِ بَلغت (5.77%)، يليه الأصل الإبداعي الذي يضمُّ عدداً أكبر (سِتَّ عَشْرةَ قَصيدةً)، وبنسبَةِ مئويةِ بَلغت (%30.77)، ثم الأصل التَّاريخي الذي يضمُّ العددَ الأكبر (ثَلاثة وثلاثين قَصيدةً)، وبنسبَةٍ مئويةٍ

الطَّبيعِيّ» مِنَ الكتابِ الثَّاني: « قَصِيْدةُ القناع في الشُّعْرِ العَربي المُعَاصِرِ: دراسَاتٌ نَصِّيَةٌ»، نَكونُ قَد شَرَعْنَا، بَعْدَ مِضِيِّ عِقْدَيْنِ وعَامَيْنِ منِ الزَّمَنِ على صُدور الكتاب الأوَّل: «قَصيدة القناع في الشَّعْر العربي المُعَاصر: تحليلُ الظَّاهِرة»(6)، في جَعْل مَشْروع العُمْرِ الفِكْرِيِّ النَّقْدِيِّ الذي جُعِلَ رِسَالةَ دكتوراة، مُتَاحَاً في صيْغَةِ كُتب مُحَرَّرةٍ، ومَنْشُورةٍ لِاطِّلاع كُلِّ مُهْتَمِّ، ومُهْتَمَّةٍ، بُنُشْدَانِ الحَيَاةِ الْحُرَّةِ ، والإبْداع الْخَلَّاق، والوجُود العربيِّ والإنْسَانيِّ الحَيَويِّ في الْوجُود، مِنَ القَارِئِينَ والقَارِئَاتِ ذَويِّ الوجْدان الإنْسَانيِّ الحيِّ، والضَّمائر الْعُرفِيَّة اليَقِظَةِ، والعُقُولِ النَّقْدِيَّةِ الوقَّادةْ.

ويَهُمِّني في هَذا السِّيَاقِ أَنْ أُوَضِّحَ أَنْ تَعاملي التَّحريري مَع النُّصُوصِ النَّقْديَّةِ: النَّظَريَّة والتَّطبيقيَّة، الَّتي تَضَمَّنتَهَا رسَالَة الدُّكْتوراة المنُجَزةِ قبلَ عِقْدين وعامَين، وهو التَّعامُلُ الْهَادفُ، أَصْلاً، إلى تِهيئتها للنَّشر في صِيغَة كُتُب مُعَدَّةٍ للتَّداول في الأَحْيَازِ المُجْتَمِعِيَّةِ وِالثَّقَافِيَّةِ الْعَامَّةِ، إِنَّمَا نَهَضَ عَلَى التزامِ تَامِّ بأُصُولِهَا مِنْ كُلِّ مَنْظُورِ ووجْهَةِ، بحيث اقْتَصرَ التَّحريرُ على نَوع من الراجَعة والتَّدقيق المَوضِعيَّين: تَصْويباً من حيث عدد النُّصُوص الشِّعريَّة والقصائد لأيِّ خَطأٍ طِبَاعيِّ، أو لُغَويِّ، أو أُسْلوبيِّ يُرْبِكُ الصِّياغَةَ، أو يُنْتِجَ نَوعاً من الالتباس القناع؛ فالأصل الطَّبيعِيّ الذي نبدأ به يضمُّ في مَقَاصِد بعض الفقرات والْجُمل، أقلُّ عددٍ مِنْهَا (ثلاث قصائد فَحَسْبُ)، أو في المنطوياتِ المفهومِيَّة لِمُطلَلح من

المصطَلحاتِ الْقُتَرحَة مِنْ قِبَلِنا في سياق الاسْتجابَة الْمعْرفِيَّة لِخُلاصَات التَّبَصُّرُ النَّظَرى، والمُّقاربات النَّقديَّة التَّطبيقيَّة للنُّصوص الشِّعْريَّة والقصائدِ الَّتِي أُخْضِعَت للتَّحليل المنْهَجيِّ والدِّراسَة النَّصِّيَّة. ومَا كانَ هذا، لِحُسن الحَظِّ أو بسبب حُسْن تَدْوِينِ النُّصُوصِ الأُصُولِ و تدقيقهَا، إلَّا أَقَّلَّ القليل، وأنْدَرهُ، فِيما نَجَم الأُعَمُّ الأغلبُ مِنَ الأَخْطاءِ واجبَةِ التَّصْويب عن الحَاجَةِ إلى تحويل النُّصُوصِ الأصليَّةِ مِن برنامج تنضيد كلماتِ ونُصوص كُمْبْيُوتَريِّ صَارَ قَديْماً واخْتَفي، إلى برنامج حديثٍ لا يَزالُ يُطَوِّرُ نَفسَهَ، ويَعْلُو بِهَا، ويُحَدِّثُهَا،

مُعَزِّزاً فَاعِلِيَّتَهَا، ومُرسِّخَاً وُجُودَهَا!

ولِئنْ كَانَ لِمُهْجِيَّة التَّحريرِ النَّصِّيِّ هَذِه أَنْ تُحُافِظَ عَلَى صَلَةِ النُّصُوصِ بزمَن كَتابتها، وبالمُكِّوِّنَاتِ والخَصَائصِ المَعْرِفِيَّةِ الَّتِي كانَ كاتبها مُتَوافِراً عليْهَا في حِيْنهِ، فَإِنَّ لمرور عِقْدين وعامَين مِنْ زَمن مُتَسَارِعِ الْخَطْوِّ علَى نَحْو مُذْهِل، ومِنَ التَّطور الإبداعيِّ والمعرفيِّ المُصَاحبين، ولا سِيْمَا في إبْداع الشِّعر، وفي التَّنْظير الْجَمَالِيِّ الأَدبي والْفَنِّيِّ، وفي مَنَاهِج النَّقد التَّطبيقيِّ ومدارسِهِ، وفي العلوم الإنْسَانيَّة ذات الصِّلة، أَنْ يَفْتَحَ الأَذْهَانَ عَلَى السُّوَالَ عنْ جَدوى الشَّروع في نَشْر نُصُوص نَقْديَّة نَظَريَّةٍ، ودراسَاتِ نَصِّيَةِ ومُقَارَبَاتِ تَحليليَّة ذاتِ صِلَة بهَا، بعْدَ أَنْ مَضَى عَلَى كتابتِها زَمَنَّ يَبدو أَنَّ كُلَّ مِنْ خَفَاءٍ، وسُطُوع تَجَلِّيَاتِه. عِقْدِ فِيْه يُعَادل قَرْنَاً، فِيما يُعادلُ كُلُّ عام عِقْداً، إذا مَا قُورنت أَزمِنَةُ العَالَم المُتَّحَضِّر الْحَديثِ، مِنْ أَيِّ مَنْظُورِ أَو وُجْهَةٍ، بِأَزْمِنهِ العَرِبِ الْتَكلِّسَةِ الْقَديمةِ؟!

> وبالنِّسبَة إليَّ، كباحثِ أكاديميِّ وناقِدِ، وكإنْسَانِ مَسْكُون بالسُّوْال الدَّائِم عن نَهضَة العرب والإنْسَانيَّة الحقَّة بأسْرهَا، فَإِنَّني لا أملكُ مِن جَوابٍ عَنْ هَذا السُّؤال

#### إِلَّا الحِرْصَ عَلَى النَّشْرِ، فَفَيْهُ تَكْمنُ هُوامش وإشَارات:

فَحْوى الْجَوابِ الْمُنُوزَةِ مُكَوِّنَاتُهُ: الفكريَّةُ

والجمالِيَّةُ، في ثَنايا النُّصُوصِ النَّقدِيَّة

وأَطْوائِها، والَّذي أَضَاءَتْهُ، ولَم تَزِلْ تُسَلِّطُ

كُلَّ أَنْورَاهَا عَليه، النُّصُوصُ الشِّعريَّةُ

وقَصَائدُ القِنَاعِ الَّتِي شَكَّلَتِ المِّنَ الذي

تَأْسَّسَتْ كَتابَتُهَا عَلَيه. وإنِّي لَأَتَطَلَّعُ، بِلَهْفَةٍ

آمُلُ أَلَّا يَأْخُذُهَا الزَّمنُ العَرَبِيُّ الأُفُقِيُّ إلى

تَكَلُّس وخُمُودٍ، إلى تَعَرُّف إجاباتِ القارئاتِ

والقارئين عَنْ هذَا السُّوال، سَواءُ أَتَقَاسَمَتْ

إِجَابَاتُهُنَّ وإِجَابَاتُهُم فَحْوى جَوابىَ في

كُلِّيَّتِهِ، أَوْ فَحْوَى بَعْض مُكَوِّناتِهِ، أَمْ

تَعدَّدتْ اتِّجَاهَاتُ هَذِهِ الْإجَابَاتِ، وتَبَاينتْ

مُؤَسِّسَاتُهَا، وتَنَوَّعَتْ مَغَازى خُلاصَاتِها وفَحَاوِيْها، أَوْ تَغَايَرتْ فِيْهَا سُبُلُ الاسْتِجَابِةِ

السُّلُوكِيَّة للتَّحَدِّيَات الوُجُودِيَّة الَّتِي يُمْلِيهَا

واقِعٌ مَضَى على تَكلُّسِهِ وحُلكَة سِواده ما

يَرِبُو على سَبْعَة قُرون مَشْحُونَةِ بِصَدْمَاتٍ

حَدَاثَةِ مُتَواليةِ تَتفَاقَمُ عَقابيلُ العُجْزِ عَنْ

الاستجابَةِ الْحيَويَة لِمَا تَفْرضُه مِنْ تَحَدِّيَاتِ،

ولمَا تَحُثُّ عَلَيه مِنْ تَهَيُّئ حَقِيْقِيٍّ لانْتِهَاج

سُبُل مَعْلُومَةٍ يُفْضِي عُبُورُهَا إلى إدراكِ نُهُوض، وإلى اسْتِعَادةِ القدْرةِ عَلَى تَحقيق

وُجُودٍ عُرُوْبِيِّ حَقِيْقيٍّ وفَعَّال، وَذِي مَغْزِيَ

حَضَارِيٍّ، في شَتَّى مَدَاراتِ الْوُجُودِ الإِنْسَانيِّ

الْمَائِرِ الْآنَ فِي أَعْمَاقِ الْوُجُودِ الْحِيِّ، والَّذِي

لَمْ يَكُفَّ الإِنْسَانُ الحَقُّ عَنْ نُشْدَانِ ظُهُورِهِ

مُلاحَظَة: النَّصُّ المنسُورُ، هُنَا، هُوَ اسِتِكْمَالٌ

للِنَّص المُنْشُور في العَددِ رقم (70)، نُوفمبر/

تشرين الثَّاني، مِن «الْجَديد»، والَّذي

يَحمل العنوان: «أُصُول القناع الشِّعْرى:

قصيدة القناع في الشَّعْرِ العَربي الْمُعَاصِر».

ناقد من فلسطين مقيم في براتسلافا

(1) ابن رشيق: العمدة في محاسن الشِّعْر وآدابه ونقده، جزءَان، تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد، دار الجيل، بيروت، الطبعة الرابعة، 1972، الجزء

(2) أدونيس: الثَّابِت والمُتُحَوِّل، الكتاب الثَّالث: صدمة الحداثة، دار العودة، سروت، الطَّبِعَة الرَّابِعة، 1983، ص 18. (3) تزفيطان تودوروف: الشِّعْرية، ترجمة: شكرى المبخوت ورجاء بن سلامة، دار تُوبقال للنَّشر، الدار البيضاء، الطُّبعة الثَّانية، 1990، ص 76.

(4) نورثرب فراى: تشريح النَّقد - مُحاولات أربَع، تَرجمة: محمد عصفور، منشورات الجامعة الأردنيَّة، عمادة البحث العلمي، عَمَّان، د.ط، 1991، ص 122.

(5) للاطِّلاع التَّفصيليِّ عَلى مُكَوِّنات هَذَا المثن، وعلى تراتب حُقُوله المصدريَّة من حيثُ عدد الأقنِعة ونسبها المئويَّة في كُلِّ حَقل، ومن حيث تراتب الشُّعراء على مستويات: عدد الأقنعة، وعدد القصائد، وتنويع الأصول المحدريَّة، ومن حيثُ التّعاقُبِ الزَّمَني لصدور قصائد القناع، وتواريخ كتابتها ونشرهَا في ديوان لأوَّل مَرَّة، ومن حيثُ ما قَدْ شَمله المتنُ من شُعراءَ ودواوين شَعريَّةِ وقصائد، وللحصول على إطلالة بانوراميَّة على كُلِّ ذلك في شبكَةِ جَدْوَلِيَّة واحِدَةٍ، أُنْظُر: عبد الرَّحمن بسيسو: المرجَع سَابق الذِّكر، الجداول، ص 334 وما بَعْدها.

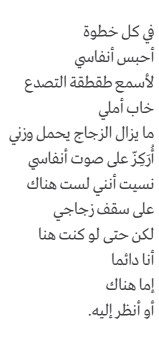
للحصول على العلومات المتعلِّقة بنشر هذا الكتاب، في طبعته الأولى، أنْظُر: عبد الرَّحمن بسيسو: المرجع سَابق الذِّكر، الهامش رقم (1) أعلاه.

aljadeedmagazine.com 313-3142

الْقَصِيْدَة، وعلى بُناها الدَّاخلية، وبنيتها







### سفينة يابسة

الوحدة عندما لا تموت في قتال أو هروب عندما لا تبحر السفينة تطير عندما يكون الوداع

### وزن

خفيف الوزن تاريخي مختصر لا أصطدم بشيء أقف مطمئناً في زاويتي وعلى استعداد أن أقف مرتفعاً قليلا عن الأرض من المحتمل أن أسقط حتى لو سقطت لن أنخفض لن تلامس قدماي الأرض أنا والفراغ على قدم المساواة قد أصاب بالجروح لكنني سأبقى في زاويتي واقفا بقدمين مرتفعتين قليلا عن الأرض أنا والفراغ على قدم المساواة.

#### سقف

أمشي على سقف من زجاج متصدع



لا تحاول الاستسلام لن تستطيع لا تبقى واقفا اجلس امسح بقعة حبر من صفحتك كأنها حبة عرق من جبينك وعندما يتجمع ما يكفي من الغيوم في صدرك سيمطرجبينك وتبحرالسفينة

تطير.

اسما لكل شيء تعرفه في الموانئ قبلات حارة . أكثر من موائد العشاء في المستشفيات تضرعات أكثر من صلوات المعابد في البلاد أسوار أكثر من تلك التي في قصور الحكام في الماء سواحل بلا عدد وفي الفضاء دروب أكثر من اليابسة لا تركض ليس هناك مكان للاختباء

العدد 72 ـ يناير/ كانون الثاني 2021 | 45



## خطأ

تحلم بك وأنت لا تستطيع النوم ليلًا لأنك مستبقظ في حلم شخص آخر خطأ عندما يكون وجهكِ هو الشيء الوحيد الذي أرسمه خطأ عندما تكون القصائد هي الطريقة الوحيدة للعيش خطأ عندما ينظر إليكَ أحدهم 'ما هو الخطأ معك'' خطأ ما هذا ما أفكر فيه والوقت الذى اخترتُهُ مجرد خطأ.

أخطاؤك نائمة

## فى الألفية الثالثة

سأموت في الشارع لا أعرف أحدًا هنا لا مكان أذهب إليه الشوارع الخلفية محاقن للإبر الأمامية للمواكب وماكينات الصرف الآلي لحسن الحظ منذ ثلاثين عاما جميع ملابسي بلا جيوب وللاحتباط أكثر ألبس أحذية بلا خيوط لا أعرف أحدًا هنا رحل الأصدقاء

#### أُغْلِقَ المقهى لا مكان أذهب إليه لا سلام من هنا إلى زحل

الحروب تقتل الفارين منها أكثر من المسلحين لا أهمية لهذه الجسور

لا شيء يستحق العبور

في الألفية الثالثة

سأموت في الشارع.

أمرّر راحتى

على عيني ميت لأسدلهما

## حذاء رجل میت

أغلقتُ الكتاب وقبل أن تبرد قهوتى القصص الجديدة أصبحت قديمة انتعلتُ حذاء ومشيت طويلا فی حذاء رجل میت لم أعرف إلى أين أمضى ولم أصل إلى مقبرة تستطيع المشي طويلًا في حذاء رجل ميت لكن ليس لديك قدميه تستطيع بسهولة أن تغلق الكتاب لكن ليس لديك مفتاحه تستطيع أن تُحيى ما يقتله الإله لكن كل إله يقتل شعب الإله الآخر تعب الحذاء مني تركني في منتصف الشارع وعدت حافيًا أكمل قهوتى باردة.

## لاجئ

أرمى مفاتيحك بعيداً تصبح سجيناً سجين في بشرتي وأرتدى روحاً قديمة سجين في غرفتي فی داری عند أولادي في أسوأ لحظاتي وحيداً

لكنني لست أسيراً

أنالاجئ

يمكنكم العيش من دونه

يمكنكم الانتظار إلى الأبد علی باب داری

ولن أخرج

لن تجدوا مفاتيحي التى رميتها بعيدا.

## تلاحقنى الخريطة

لم أحمل يوما خريطة مجعدة من سوء الاستعمال بطياتها المربعة مطبوعة على ورق الكروم بحواف حادة وحبر مقاوم وغبار في كل زاوية متكسرة حملتُ قدميّ ولاحقت منزلا يعبر الحدود كل يوم وحدودا أبعد كل عام

حملتُ على ظهري قماشا لستر العورات وأحذية لا يبتاعها الحفاة طرقت بضاعتى الأبواب في بلدات قصية كأنها نجوم صغيرة لم تكتشف بعد ولا يتحد سكانها مع الأنبياء الفاشلين بعتهم ما يكفى لسد رمقى وابتعتُ منهم ضوءاً

> يحملني في الظلام ثم كتبت شيئا من الماضي عن أباطيل المستقبل لم أكن من شعراء المجر ولم أحمل خريطة فهي لن تشير إلا إلى موجود

لم أكن رومانسيا لكنني اصطحبت القمر مصباحاً

> متى اقتربت من شاطئ أو قعر وادٍ

کنت آمل

أن تكون الأرض مسطحة لأخرج بعدرحلة طويلة

من الخريطة

كانت العظام

تقف في الشوارع على كل نخاع لم يكن هناك مشاهير يذكرون

ولا أحد يكشط سطح القمر

بحثاً عن جواهر

حاملو الخريطة

أشعلوا النيران في الأدغال

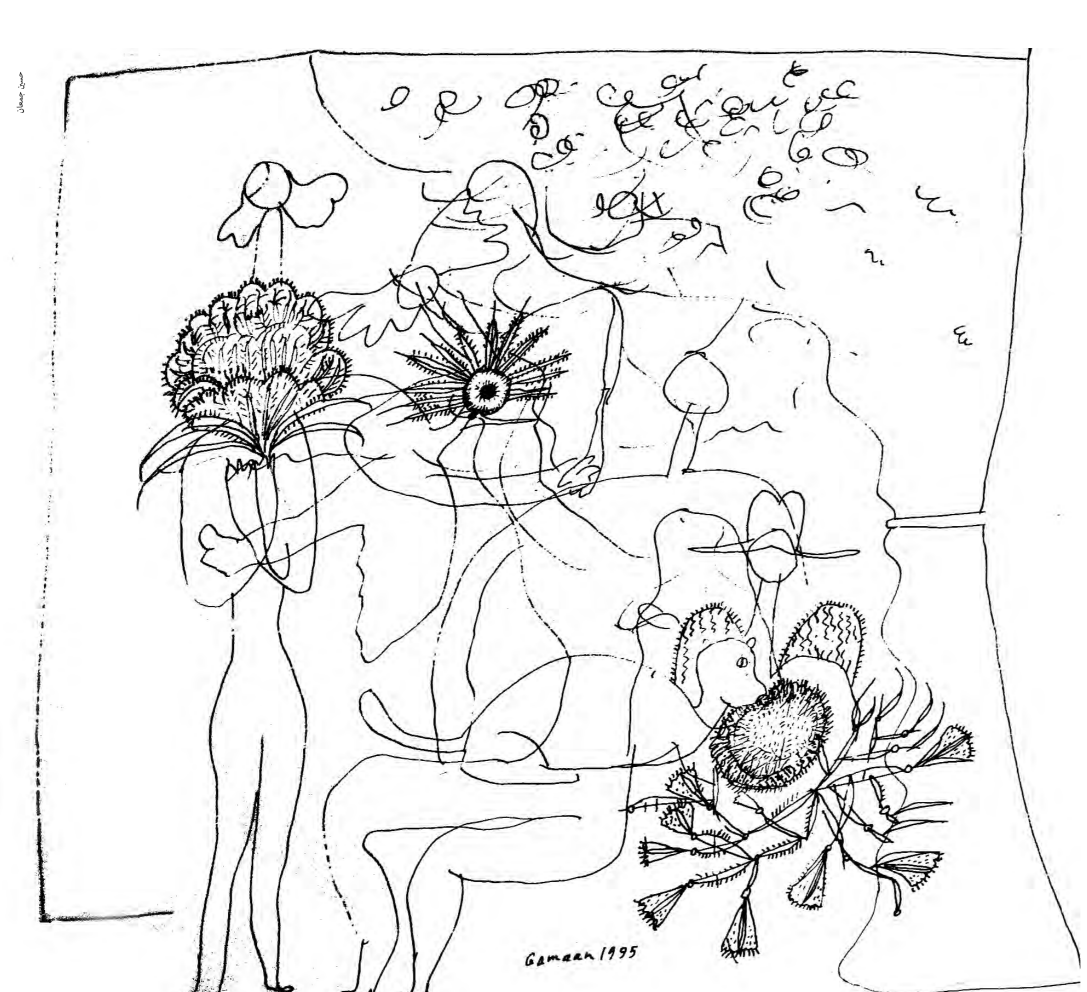
أبحروا

عبروا الصحاري والجبال

قبلهم

كان جنوب بلا شمال





شرق بلا غرب لم أحمل يوماً خريطة فهي لن تعرف إن كان حاملها مهاجراً أم غازياً وغداً أم نبيلاً.

## المستقبل ورائي

سأهرب هذه الليلة لليلة واحدة فقط عندما أهرب سيكون العالم لي أنا في كل مكان ولست في أيّ مكان ستكون السماء ضبابية والنجوم ليست في أماكنها المعتادة ومع كل شروق الأرض قطع زجاج والناس حفاة المحيطات يابسة واليابسة محيطات أما الأطفال قد يكونون حقيقة بيوت صغيرة تسع الجميع عندما أهرب لن يعرفني الناس هناك من سيحييني بودّ لن يحكم علي الجيران ولا الشعب كله وعندما أعود سيكون العالم كله ورائي مثل المستقبل يعتم ويضيء.

شاعر من عمان مقيم في المغرب



# حسن نجمي المغاربىالمتوسطى

يعتبر حسن نجمى، الشاعر المغربي، من الأسماء الأكثر حضوراً في الفض<mark>اء الشعري ا</mark>لعاصر، سواء على مستوى التراكم الشعرى أو على مستوى التميز والتنوع والجدية؛ فقد اختط لنفسه مسارًا شعريًّا حاول بناء قصيدة تخرج من رحم الجغرافيا المحلية إلى أفق كوني أرحب. وحقق لصوته الشعري مكانة لافتة في الفضاء الشعري العربي الأوسع.

من أعماله الشعريةَ «حياة صغيرة»، "المستحماتُ"، "على انفرادُ"، "أذي كالحبُ<del>ّ. حاولٌ من خلال بحثه الشعري تحقيق</del> ما نسميه بالشعرية البصرية في مغامرة عملت على اجتياز مجالها المحدد بالرؤية إلى مجال الترميز ولغة الانزياح التي تحقق الشعري من خلال انفتاح الرؤيا على مديات تعيد تشكيل البصري ليضحي لغة قائمة في ذاتها.

ولعل أعماله الجديدة مثل " فكرة النهر"، "ضريح أخماتوفا" و"يتشهاك اللسان" تعد بجديد شعرى ينقل القصيدة إلى فضاء يذهب بالنثري إلى أقصى حدوده. بالإضافة إلى هذا فإن نجمي كاتب روائي صدرت له "جيرترود" التي ترجمت إلى الإنجليزية والأمازيغية. وله حضور فاعل في الساحة الثقافية - الأدبية؛ وهو أحد رواد البحث في الثقافة الشعبية الشفوية قدم على هذا الصعيد بحثا في فن العيطة المُغربي جمع فيه بين العمل على النص الشعري الشفوي وامتداداته الفنية المرتبطة بالتاريخ والأنثروبولوجيا والمَّاربة الإثنوميزيكولوُجية. والشاعر أحد مؤسسي بيت الشعر في المغرب ورئيس أسبق لاتحاد كتاب المغرب الذي عرفت ولايَتَاهُ (1998 - 2005) دينامية فعالة وانفتاحا على مختلف الفعاليات الثقافية واللغوية والأدبية المغربية والعربية والمتوسطية أيضا.

هنا حوار مع الشاعر المغربي تمحور حول رؤيته لفكرة الانتماء المتوسطي للشاعر وثقافته وحضارته المجتمعية، وذلك في سياق اهتمام "الجديد" بالفضاء المتوسطي ودعوتها إلى الكشف عن ارتباط الثقافة العربية بثقافات المتوسط، بما يجعل السؤال حول علاقة الثقافة العربية بفضائها المتوسطى سؤالا يستدعى إرثاً مهمشاً ومغيباً بفعل هيمنة الأيديولوجيا على الثقافة.

#### الجديد: بدايةً، ما مدى اهتمامك، بالمتوسط كجغرافيا وفضاء؟ وكيف تفكر في المتوسط وتَتَمَثَّلُه كشاعر ومثقف؟

حسن نجمى: اهتمامي بالمتوسط هو في المقام الأول اهتمام شعرى وسردى وإبداعي، وأيضا اهتمام ثقافي وفكري وإنساني أي أنه يأتي من كوني كاتبًا وقارئًا في الوقت نَفْسِهِ. لكن دعني أسأل أولاً، ما المتوسط؟ وما المتوسط بالنسبة إلينا في المغرب وفي المغرب الكبير؟ وهل نملك النظرة نفسها إلى المتوسط، نحن سكان جنوب المتوسط، التي لدى أصدقائنا وشركائنا في بلدان

بالنسبة إليَّ، المتوسط فضاء أساسًا، بما يَعْنيه الفضاء كمفهوم من تعدد في الأبعاد والمكونات والعلائق، المتوسط بحر، "بحر الرُّومْ" (كما كان يسميه قدماء العرب)، المتوسط موانئ متعددة ومختلفة ولها ذاكرات وسرديات غنية جدًّا، المتوسط خرائط

وجغرافيات وتواريخ وديناميات حضارية وإنسانية وممارسات حياةِ وأنماط عيش. وهو أيضًا استراتيجيات واستراتيجيات مضادة، تقاطعات وصراعات، وحروب أيضًا لم تَنْتَهِ بعد منذ أن بدأت في فجر التاريخ المتوسطي.

ولكن المتوسط، أيضًا وأساسًا، شِعْر وكتابة ومتَخَيَّل وذاكرة خلاقة، بحر الأسطورة الإغْريقية والأسطورة الرومانية، وكذا بحر الأساطير الأخرى القديمة، وحتى المعاصرة (بالمعنى الذي شكله بَارْتْ للأسطورة)، بحر المحكيات والسرود الملحمية والشفوية. ومعنى ذلك، أن الحديث عن المتوسط بالنسبة إليَّ لا يمكن أن يكون محايدًا. ففي المغرب لا يمكن للمرء ألاًّ يكون متوسطيًّا. أنا متوسطى حتى وإن كنت أسكن في الرباط أو في الدار البيضاء على ساحل الأطلسي. وأن أتكلم عن علاقتي بالفضاء المتوسطي فكأنما أقوم بزيارة جديدة إلى تاريخ معيَّن، وذاكرة عميقة، وربما إلى جغرافيا يتداخل فيها ما هو بارز وملموس مع ما هو سرّى





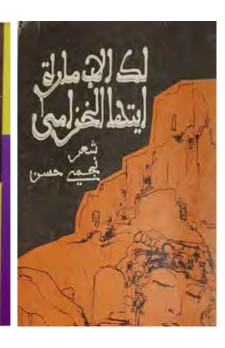
نحن نقترب من روح

المتوسط أو نبتعد عنها

بقدر ما تتوافق رواياتنا أو

تتخاصم حول المتوسط

وداخله







المتوسّط خرائط رسمية مُعْتَمَدة قانونيًا على مستوى المنتظم الدولي وبعضها معتَمَد مع إرادات رسمية للخَرْق والتجاوز والتجاهل كما هو الشأن بالنسبة إلى الحالة الفلسطينية على سبيل المثال. ولكن المتوسط أيضا خرائط في الكتابة والتعبيرات الفنية والجمالية المختلفة.

المتوسّط كتاب كبير مفتوح على الأزمنة والأمكنة الحقيقية والمتخيلة، مفتوح على بابل من الكتب والمعارف والخبرات الإنسانية والمتوسط "مكتبة بورخيسية" - إن شئت - فيها من الرفوف والكتب والذكاء ما لا نستطيع أن نحصيه أو نَتَمَلَّكَه دفعةً

واحدة، وبالتالي لا نستطيع سوى أن نكتفي برواية من روايات المتوسط، روايتنا، وكلُّ له روايته! وفي العمق، نحن نقترب من روح المتوسط أو نبتعد عنها بقدر ما تتوافق رواياتنا أو تتخاصم حول المتوسط وداخله. واليوم، اتسعت خريطة المتوسط فلم تعُد جغرافية فحسب بل أصبحت خريطة جيوسياسية لاعتبارات سياسية واقتصادية واستراتيجية وأمنية وعسكرية، فهناك بلدان كالبرتغال والأردن وموريتانيا لا تطل فعليًّا على البحر الأبيض المتوسط، لكنها أصبحت دولا أعضاء في جميع المنظمات

المتوسطية. وهناك إنجلترا التي تحضر في قلب المتوسط نظرا لاستمرار احتلالها لصخرة جبل طارق.. فضلاً عن الوضع الاستيطاني في فلسطين الشَّاذّ الغريب والمقلق على الدوام. هناك إذن متوسط عربي، أمازيغي، أفريقي، أندلسي، عبري، مثلما هناك متوسط أوروبي بجذوره وأعراقه المختلفة؛ وبالطبع هناك أيضًا متوسط إسلامي مسيحي يهودي وما إلى ذلك من العناصر الدينية والإثنية واللغوية والحضارية والثقافية المتعددة، لكن هناك خرائط شعرية وأدبية واسعة ومتنوعة وغنية بالرؤى والأساليب والإمكانات الجمالية، منذ ابن بطوطة والشريف الإدريسي ودانتي وسيرفانتيس، وإن شئنا منذ رحلة

أولِيسْ من بلاده إلى طنجة وسبتة في المغرب، طبقا للخريطة التي اعتمدها الباحثون المختصون في دراسة الأوديسا. إن المتوسط عتبة من عتبات القصيدة وأفق للكتابة. ونحن عندما نكتب، نكتشف أن عددا من الأطالس والخرائط والمعاجم والألسن والروائح والعطور والأصوات والحركات والإيماءات والعلامات الكثيرة وقد تسلّلت من هذا المتوسط الهائل، البشرى والجغرافي والتاريخي، إلى نصوصنا. وإذ نكتب اليوم داخل الفضاء المتوسطى مستوحين

أبعاده، فكأنما نرتدي سترة الإبحار ذاتها التي كان يرتديها أُولِيسْ

في عبوره الأسطوري لمتاهات وجزر الفقدان والاكتشاف والبحث

عن الجذور بل وعن الخلاص. بمعنى أن الشاعر أو الكاتب

المتوسطى لا يسعه سوى أن يكون كونيّاً لأن المتوسط نفسه

حوض مفتوح يوجد في قلب العَالَم، ولا يمكنه أن يكون منغلقًا

باختصار، القصيدة المتوسطية قصيدة كونية مفتوحة ولا نهائية

الجديد: على ضوء هذه المحددات التي أُشَرْتَ إليها، وهذه

الخرائط المتعددة للمتوسط، كيف يمكننا أن نتحدث عن

حسن نجمى: بالتأكيد هناك مواطن متوسطى لأن هناك تجربة

زمن أولًا مثلما هناك جغرافيا متوسطية عبر البحر والامتدادات

المختلفة في اليابسة. هناك تاريخ وذاكرة، هناك خبز متوسطى

وزيتون وطبخ وألبسة وأنسجة وموسيقات ورقصات وأناشيد

وغناء وفلكلور وتهاليل وتراتيل ورياضات وتعبيرات جسدية

وعمران ومسرح وسينما ومعمار وفنون تشكيلية... إلخ. وبالتالي

لا يمكن إلا أن يكون هناك مواطن بنواة صلبة لِهُوية متوسطية،

وبذاتية متوسطية مشتركة مع اختلافات في التفاصيل بالطبع.

والمواطن المغربي، واستطرادًا المواطن المغاربي، لا يمكنه إلَّا

أن يكون - بالقوة وبالفعل - مواطنًا متوسطيًا، وذلك بالرغم من

النَّواة المحلية أو القُطْرية شديدة الوَطْأَة

في نسيج هويته، ولكنْ لا تَعارُضَ بل على العكس هناك تكامل وترسُّب على

في واقعه المادي أو في حُلْمِهِ بل حتى في

الحالم بالعيش في الرَّغَد الأوروبي يعرف

أبيض دائمًا، أي يدرك أن الموت هناك،

ومع ذلك يلقى بنفسه في المغامرة وكأنه

مُوَاطَنَة متوسطية؟ وهل هناك مواطن متوسطى؟

على ذاته ملتزمًا فقط بخصوصياته وحدوده ومياهه وسواحله.

أكبر وأوسع وأعمق من المتوسط نفسه.

هوية متوسطية

مستوى طبقات الهوية في تكوينه العقلي إذ نكتب اليوم داخل والنفسي والعاطفي، وفي متخيله. وسواء الفضاء المتوسطى مستوحين أبعاده، فكأنما وهمه. وأنت ترى كيف أن بعض شبابنا نرتدى سترة الإبحار ذاتها أن العبور ليس سهلًا ولا ممكنًا دائمًا، التي كان يرتديها أوليش ويعرف أن البحر الأبيض المتوسط ليس



يريد أن يُجرِّب الموت بعد أن جرَّب الحياة! أنت ترى إذن، حتى في الموت وليس في الحياة فحسب، يُنْهِى المغربيُّ الحالمُ أو الوَاهِمُ أو اليائس حَيَاتَهُ في مِيَاهٍ متوسطية بل نرى جميعًا كيف أصبح الحوض المتوسطى مُورقًا بالجُثث، ما يعطيني الإحساس بأنني قد أمد يدي إلى الماء فألمس جثمانًا عائمًا. مشهد مؤلم جارح حقا، لكنه أصبح "معتادًا" - للأسف - في الصُّور والنشرات الإخبارية المكرورة في القنوات التلفزيونية.

اليوم، في المغرب العميق، في الأقاليم الداخلية البعيدة عن البحر، وعن المتوسط، والتي تفتقد أساسًا إلى ثقافة البحر وتقاليده، وفي عائلات قروية فقيرة تجتاحها الأمية، يمكننا أن نلمس كيف أصبح المواطن البسيط، والذي لا يجيد الكتابة والقراءة، يعرف بعضًا من التفاصيل الجغرافية الخاصة بالمتوسط. واضح أن تراجيديا الهجرة المغربية والمغاربية (والأفريقية جنوب الصحراء اليوم كذلك) أصبحت تعلّم بسطاء الناس معنى المواطنة المتوسطية، معنى أن يعيش "الساموراي" المتوسطى اليائس وأن يموت أيضًا بطقوس مأساوية محزنة ومقلقة يمكن أن أصفها ب"الهاراكيري" المتوسطى. الساموراي الياباني كان يضطر إلى قتل نفسه عن طريق قَطْع الأحشاء لكي لا يأسره العدو أو لكي لا يجلب لنفسه ولأهله ولبلده الخزي والعار إثر الهزيمة. ما الفرق إذن، أمام ضغوط الواقع والحلم بحياة الرَّفاه في أوروبا واستحالة العيش الكريم هنا وهناك؟ ثم ما العمل؟ ففي المتوسط، حتى الآلهة تموت! وهي لا تموت، كما قال روني شار في إحدى قصائده، إلَّا لأنها بيننا. أقصد هُنا

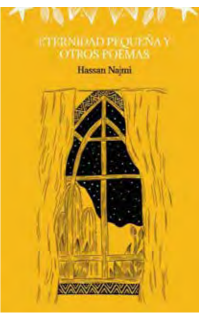
في المتوسط، في الماء وعلى الأرض وبين

الإرث الشفوي الجديد: باعتبارك الباحث الذين اشتغل على الثقافة الشفوية من خلال فن العيطة بالمغرب، هل يمكننا أن نتحدث عن ثقافة شفوية متوسطية قائمة بذاتها، لها محدداتها وخصائصها وامتداداتها؟

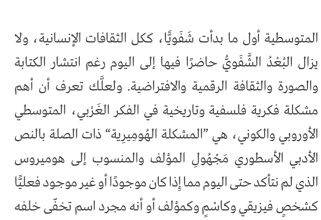
حسن نجمى: أجل، لقد بدأت الثقافة

aljadeedmagazine.com 212 52









بغضّ النظر عمّا نعرفه عن تاريخ الشعر الإنساني، نشيد الإنسانية الأول، كونه بدأ شفويًّا كترتيل وكإنشاد، فإن النصوص الكبرى في الحضارة المتوسطية بل وفي الحضارة الإنسانية كلها ظهرت

عندما ظهرت لأول مرة كنصوص شفوية، فالملاحم والنّصوص الدينية والكتُب السماوية والمَحْكِيات والأناشيد والأغاني هي بالأساس أعمال شفوية، وتم تدوينها لاحقًا في عصور الكتابة أو عصور التدوين. لخورخى لويس بورخيس، في هذا السيَّاق، محاضرتان هامتان إحداهما عن تاريخ الكِتَاب، والأخرى عن كتاب "ألف ليلة وليلة". في المحاضرة الأولى، يتوقف عند خلود سقراط الذي لم يترك بعد موته

مؤلفون متعددون.

الخليفة عثمان بن عفان.

وليلة هو أحد أبرز الأعمال الشفوية في التاريخ الإنساني، حكايات شفوية جُمعت لاحقًا في كتاب بعد أن كانت متداولة على أَلْسِنَة الرواة الحكواتيين وسُمَّار الليل في الساحات العربية. وأنت

تعرف أن أفضل مخطوطة لهذا الكتاب

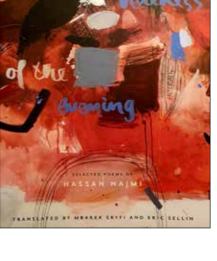


هى المخطوطة المصرية التى اعتبرت أقرب إلى الاكتمال من باقى المخطوطات الأخرى لكتاب "الليالي العربية". ومعناه أن أفضل نسخة لألف ليلة وليلة هي النسخة المتوسطية. وهذا ما لا ينبغى أن ينساه القراء والشغوفون بهذا الكتاب المقروء في كافة جهات الأرض. ولا أنسى طبعًا النسخة الشامية، وهي أساسية أيضًا في دراسة تاريخ تَشَكُّل كتاب ألف



بالتأكيد هناك مواطن متوسطى لأن هناك تحربة زمن أولًا مثلما هناك جغرافيا متوسطية عبر البحر





أَيُّ شيء مكتوب، فقد كان معلِّمًا شفويًّا. كما يشير إلى البعد الشفوى في تعاليم المسيح الذي لم يكتب سوى مرة واحدة على الرمل بعضَ الجُمَل تكفَّلت الريح بمحوها. ويشير أيضًا إلى فيتاغورس الذي رفض إراديًا الكتابة، وإلى معنى المُحَاوَرَة لدى أفلاطون الذي خَلقَ له أندادًا ووزّع نفسه عليهم كي يفكر ويتكلم. وكذلك الكتب السماوية، الكتاب المقدس، التَّوْراة هي إملاء من الروح القدس، القرآن الكريم كان شفويًّا قبل تدوينه بعناية

ولا أحتاج إلى أن أتوقف عند المحاضرة الأخرى، فكتاب ألف ليلة



هناك قصيدة انسانية، قصيدة كونية في جهة المتوسط، وبالتأكيد فهى قصيدة تحمل سمات الجغرافيا المتوسطية



وقُطْريًّا وعلى مستوى المتوسط ككل. إن أيّ توجه أو قرار بالإقصاء أو التهميش أو المحو للعناصر والتعبيرات الشفوية، اللغوية والثقافية، هو لعب بالنار من شأنه أن يهدد الاستقرار والأمن والوحدة المجتمعية.

#### شعراء المتوسط

ليلة وليلة وتَتَبُّعِه.

من جانب آخر، يكفى أن نقوم بعملية جرد بسيطة للتراث

المتوسطى المتعدّد، وعبر تبايناته، وللتعدّد اللغوى

وبالخصوص حجم اللهجات المستعملة في البلدان المتوسطية وما تتداوله كل لهجة من مدخرات ثقافية شفوية، وكذا ما تزخر به الحياة اليومية من طقوس ومهن تقليدية وتعبيرات شفوية.

كما أن التعدد الواضح في الخصوصيات الثقافية والاجتماعية

والأعراق والإثنيات والممارسات العقائدية وبالخصوص الديانات

التوحيدية، اليهودية والمسيحية والإسلام، وما إلى ذلك يعبّر عن

ثقافات شفوية لها تمايزاتها مثلما لها مشترك جدّى هو ما نسمّيه

بالبعد المتوسطى الجامع حتى وإنْ لم يكن سهلًا دائمًا إدراك هذا المشترك والإحساس بأهميته الحضارية والإنسانية ودوره

في تجسير العلائق، وفي الحوار والتبادل والتخاطب والتقارب

الجديد: إلى أي حد يتفوق الشفوي على المكتوب داخل

هذا الفضاء الجيو - ثقافي الخاص، أم أن هذا الحكم نتاج

حسن نجمي: ليس من الضروري أن يتفوق البُعد الشفوي

على البعد المكتوب في الفضاء الجيو - ثقافي المتوسطي، ولا

أنْ يتغلب المكتوب على الشفوى. المهم هو أن نعى باستمرار

بأن الثقافة المتوسطية ليست هي ما هو مكتوب ومُدَوَّن فقط

بل هي أيضًا هذا الاحتياطي الثقافي الشفوي الذي يشكل أنوية

صلبة للهُويات، ويمكنه أن يجعل من هذه الهويات هويات

ناعمة وسلسة ومنفتحة مثلما يمكنه أن يُحوِّلُها إِلى "هويات

لكليشيهات لا وجود لها على أرض الواقع؟

(Identités meurtrières) قاتلة

ومن ثَمَّ أهميةُ الجهودِ الفكرية والنظرية

التي جَعلتْ من التعبيرات والممارسات

الثقافية الشفوية رأسمالًا رمزيًا لا مادّيًّا،

إن الاستخفاف بالعُنْصُر الشفوى على

نحو ما نجده لدى بعض كبار المثقفين

والمفكرين، خصوصًا العرب منهم، قد

يُشَكِّل دائمًا نوعًا من التَّلْغيم كاتم الصوت

للساحة الثقافية المتوسطية، محليًّا

وماديًّا أحيانًا.

الجديد: دعنا ننتقل إلى سؤال آخر حول الوضع الشعري في هذه المنطقة المتوسطية. هل يمكننا أن نتحدث عن قصيدة متوسطية؟ وهل لها من خصوصيات تميزها داخل خرائط الشعر العالمي؟

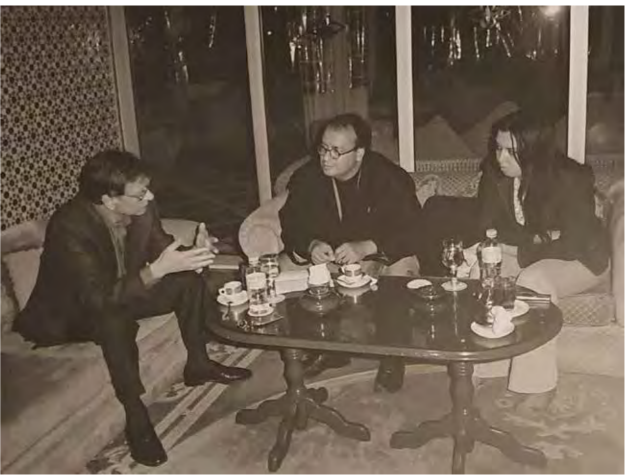
حسن نجمى: هناك قصيدة إنسانية، قصيدة كونية في جهة المتوسط، وبالتأكيد فهي قصيدة تحمل سمات الجغرافيا المتوسطية، ويلقى التاريخ والذاكرة والمجتمع بظلالهم عليها. في الأنطولوجيا الشعرية "شعراءُ المتوسط" (Les poètes de la Méditerranée) التي أعدتها الصديقة إجْلَالْ إِرِّيرَا (بإشراف دار النَّشر غاليمار بباريس)، يفتتح الشاعر الفرنسي الكبير إيف بونفوا كلمته التقديمية للكتاب بفكرة أن البحار تَسْحَرُ وتُغْرى النَّفْس، وذلك بما يجعلها تبدو حدًّا لا يمكن تجاوزه، وفي الآن نَفْسِه تشكل عَتَبَة.

من المؤكد أن البحر والشمس والرمل، الماء واليابسة والضوء والإحساس بنعومة الفضاء لَمِمَّا يُنْعِشُ الجَسَد الشعري. ولأن الشَّعْركتابة معرفية - هو أيضًا - فإنه يتَغَذَّى على مختلف العناصر والمكونات الطبيعية والثقافية والحضارية. ويمكنني أن أزعم أن الشعرية المتوسطية (ولعلَّها شِعْريات بالجمع) وَفَّرَتْ للعَالَم، عَبْرَ العصور، أفضَل العبقريات الشّعْرية وأجملَها وأعمقَها منذ

التراث الشّعْرى الإغريقي والرُّوماني إلى المنتجات العربية في دمشق والأندلس وفاس والقيروان ومراكش.. وإلى اليوم. القصيدة المتوسطية اليوم، كما نقرؤها ونتابعها في البلدان العربية المُطِلَّة على المتوسط وفي بلدان الشمال المتوسطي، وكذا شرق المتوسط، تُشَكِّلُ أحد أجمل المَشاهِد الشَّعْرية وأَغْنَاها في العَالَم

وأودُّ هُنَا، بما أننا تَحَدَّثْنا من قبل عن البُعْد

الشاعر وابنته ريم والشاعر محمود درويش في الرباط



الشفوى في الثقافة المتوسطية، أن أُنبِّه إلى أن خرائط الشعر في المتوسط ليست موقوفة على الشعر المكتوب فحسب بل هناك أرصدة شعرية شفوية ينبغى الاهتمام بقيمتها في المغارب وفي المشرق وفي أوروبا المتوسطية، سواء في الروافد العربية أو الأمازيغية أو البُّرُوفَانْسْ أو الكَاطَلَان أو الأوكْسِيتَانْ أو الغَجَر أو السِّيلْتْ أو السّلَاف أو النَّابُّولِيتَانْ... إلخ. وبالتالي، لا ينبغي أَنْ يُلْهِيَنَا حِرْصُنا على الإمساك بالمُشْتَرك المتوسطى والحرص على وحدة الثقافات الوطنية عن إيلاء الاعتبار للشعريات الفَرْعية والمَحَلّية، ذلك لأننى أؤمن - شخصيًّا على الأقل - بأن نسيج الثقافة الوطنية ليس شيئًا آخر غَيْرَ هذا التركيب المنهجي العقلاني بين جملة من المكونات الفَرْعية، الثقافية والأدبية (الشعرية والسردية).

أجل، هناك أدب متوسطى، ولكنه على قَدْر كبير من التنوع في اللغات واللهجات، وفي الأساليب وعلى مستوى المتخَيَّل. وقد حظى عدد وافر من أدباء المتوسط في القرن العشرين

بأرفع التفاتات العصر وأرفع الجوائز العالمية (نوبل والغونكور والأستورياس وكامويش والأركانة... وغيرها)، وفي البال أسماء بارزة من الآداب الإسبانية والإيطالية واليونانية والمصرية والبرتغالية والفرنسية والتركية.. وكذا آداب جهة البَلْقَانْ

#### التجربة التونسية

الجديد: في أحد الحوارات تناولتَ مسألة ضرورة البحث في أركيولوجيا الفن الشفوي باعتباره تأريخًا للشعر والنص الشعرى، بل وأشرتَ إلى أنَّ تونس بلد متقدم من الناحية الأكاديمية والعلمية في هذا المجال. ما تعليقك على هذا؟

حسن نجمي: صحيح، كنت قد أشرتُ - على سبيل المقارنة بين البلدان المغاربية - إلى أن تونس توفقت إلى حدٍّ كبير في إدماج التعليم الموسيقي والإثنوميزوكولوجي في الدراسات الجامعية

وفي النظام التعليمي. وهذا ما جعل تونس تزخر بأفضل الكفاءات العلمية في مجال البحث الموسيقي، وبتنظيم مؤسساتي جيد وقويّ وله حضور فاعل على مستوى التدريس والتكوين والتأليف العلمي والديداكتيكي وتحقيق التراث الموسيقي التونسي وكتابة تاريخ الممارسات الموسيقية وتدقيقه في تونس. وهو ما لا نجد نظيرا له في المغرب والجزائر وليبيا وموريتانيا. ويكفى أن أقول إنه في الوقت الذي تتوفر فيه تونس حاليًا على أكثر من خمسمائة (500) باحث ودارس يتوفر على شهادة دكتوراه في الموسيقي والبحث الموسيقي والإثنوميزوكولوجي لا يتخطى المغرب عدد أصابع اليد الواحدة. وفي ظنى أن الخلل في المغرب يعود إلى طبيعة النظام التعليمي الذي ظل مفصولًا عن المعاهد الموسيقية القليلة والمُحْتَقَرَة من حيث وضْعُها الاعتباري والقانوني ومن حيث محدودية مسالِكِها وتَعلماتِها وشهاداتها. وتضاعفت المصيبة عندما تسلم مسؤولية الإشراف على التعليم الجامعي أشخاص يكرهون الموسيقي والفنون، ويكرهون الحياة

#### آصرة المتوسط

الجديد: الانتماء إلى هذا الفضاء المتوسطى صار ضرورة لا مفر منها خصوصا ونحن نعيش تحولات سياسية وجيوسياسية مهمة عبر العالم. كيف للإنسان المتوسطى أن يثبت ذاته وانتماءه لهذه الأرض خاصة والمواطنة أصبحت كونية وشاملة؟

حسن نجمى: الانتماء المتوسطى لا يلغى طبعًا الانتماء المحلى أو القُطْرى، كما أنه لا يقف في وجه هُويتنا الكونية. فالمُواطَّنَةُ

> الكونية تبدأ من الأُسْرة التي ننحدر منها، من عتبة بيت العائلة الذي نَسْكُنُه، من الحَجَر والشَّجَر والحقل والوادي والجبل والبحر الذي نعيش بالقرب منه.

> إن البحيرة المتوسطية توجد في قلب العالم. والمتوسط في حقيقته الجغرافية والتاريخية ليس سوى هذا التعدُّد في البلدان والجهات والجنسيات، وهذا التعدد في التقاطعات التاريخية والحضارية، وهذه التنقُّلات الإنسانية. هل

يمكن لأحد أن يتخيل خريطة للمتوسط دون المغرب مثلا أو تونس أو مصر أو لبنان أو فلسطين أو سوريا أو تركيا أو إسبانيا أو البرتغال أو إيطاليا.. إلخ. لَعَلَّهُ سَارَامَاغُو وحده بخياله الروائي الفدّ هو القادر على أن يشق الخرائط ويفصل البرتغال أو جبل طارق عن المتوسط والاتحاد الأوروبي كما فعل في روايته "الطَّوْف الحَجَرِي". ولكن الواقع شيء آخر، وإن كنتُ أومن بأن الخيال الأدبى قد يكون هو أقصى ما يحدث من واقع. وبالتالي فإن المواطن المتوسطي، رَجُلًا أو امرأة، يعيش في اللحظة نَفْسِها هُويتَه المحلية والقُطرية، وهُويتَه المتوسطية وهويته الكونية؛ وفي العمق يعيش هوية واحدة لها هذا التعدُّد المُتَضَافِرِ.

#### فلسفة الشذرة

الجديد: من خلال بحثك في تيمة الشذرة، نود أن نعرف خاصياتها ومحدداتها وربما دورها في التواصل والمحادثة لأنها لا شك تحمل بياضات تعطى للآخر فرصة الكلام وتعزز قيم الديموقراطية والإنصات.

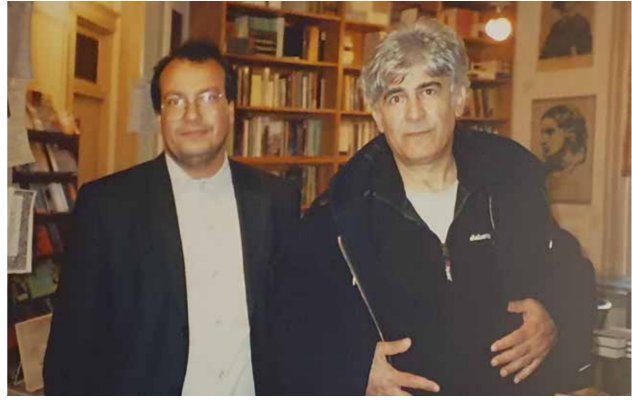
حسن نجمي: أنتَ أعرَف منّى، الأَخ منير، بأهمية القيمة النوعية للشذرة وللكتابة الشذرية في الفكر والإنتاج الشعرى والأدبي. لقد اشتغَلتَ على أطروحة دكتوراه حول الكتابة الشذرية عند سْيُورانْ، فيلسوفًا وكاتبًا. وكان لى الشرف والغبطة أننى حضرتُ دفاعك العلمي ومناقشتك الرَّصينة أمام لجنة علمية مغاربية. ولم يكن الموضوع سهلًا، لكنك اخترتَهُ بشجاعة وأنجزتَ عملًا يبعث على الاعتزاز بك وبعملك وبمن رافقوك في هذا المجْرَي الجامعي البارع.

إنَّ الشَّذرةَ ليست مجرد تقنية كتابة، ولكنها تعبِّر عن تجربة حياة وعن ممارسة فلسفية وفكرية. وذلك ما نجده واضحًا لدى باسْكالْ أو نِيتشه أو نُوفَاليسْ أو سيُوران أو كيركيغارد أو رُوني شارْ أو موریس بلانشو أو رولان بارت بل فی تراثنا العربي القديم، في النثر "الجاهلي"، ما قبل الإسلام، وفي كتابات المتصوفة من أمثال النِّفَّري والبسطامي والسهروردي وأبى حيان التوحيدي وصولًا إِلى الشعراء



إنَّ الشُّذرةَ ليست مجرد تقنية كتابة، ولكنها تعبِّر عن تجربة حياة وعن ممارسة فلسفية وفكرية





العرب الحديثين كأدونيس وأُنْسى الحاج. هذا دون أن ننسى حضور الكتابة الشذرية في بعض النُّصوص الدِّينيَّة اليهودية والمسيحية والإسلامية، وفي الفلسفة الطَّاوية.

ومنذ الحركة الرومانسية، بدأت التنظيرات الأولى للشذرة كإمكانية كتابة متحررة من النسق وإكراهاته المختلفة، وربما كجنس أدبى مختلف عَمَّا تحدده الأجناسية النمطية السائدة (قصيدة، قصة، رواية، مسرحية). طبعًا، نحن نعرف أن الشذرة هي قطعة نثر مكثفة جدًّا جوهرها الوَجَازة والاقتضاب، وقد تكون ومضة فكرية عزلاء خارج نسق معيّن وخارج كل نسق، لكن هناك الكثير من الأنواع الشذرية، بعضُها مُسْتَقِلٌ تمامًا عن الأنساق وبعضها يلتحم في النهاية ليُشكِّل نَسَقًا مُعيَّنًا، إذْ ليس من الضروري أن تقودنا كل شذرة إلى تَشَدُّر فكرى خلفها. وعلى كلّ حال، هذا موضوع شاسع للبحث والدراسة والتأمل، سواء وتجار الموت. داخل الحقل الأدبي والفلسفي أو في الحياة اليومية الواسعة. ويمكن أنْ نُلاحِظَ أنَّ هناك شذرات لا نهائيةً في أحاديثنا اليومية،

في تراثنا الغنائي الشفوي، في الجمل القصيرة، السريعة المحسوبة أو المنفلتة في الخطاب السياسي (La petite phrase)، في العبارات المرتجلة التي يكتبها سائقُو الشاحنات

والعربات خلف هياكل ناقلاتهم، وفي الكتابات على الجدران العمومية، وعلى جدران الزَّنَازين، وعلى جدران المراحيض في الجامعات (سَبَقَ لي أن كتبتُ، سنة 1983، نصًّا عن كتابات الطلاب والطالبات في كلية الآداب بالرباط في الثمانينات). وأنتَ على حق عندما تربط بين التعبيرات الشذرية وإنتاج الخطاب في الحقل السياسي والإعلامي والتواصلي. أنظر إلى العبارات السريعة للرئيس ترامب على تويتر وكيف يُدير العالم بعقلية شذرية منغلقة، وكيف أدار معركته الانتخابية، وكيف سَعَى إلى نكران هزيمته في الانتخابات ورفَضَ الانتقال السلس للسلطة بما نشره تِباعًا وبكثافة على حسابه في تويتر.

حقًّا، الشَّذَرات - كما يبدو - تصلح شكلًا للكتابة لدى العقلاء والحكماء والخلَّاقين مثلما لدى المجانين والمعتوهين والقتَلَة

الجديد: إلى جانب هذه العلاقة الجدلية بين الكتابة الشذرية والفكر، ألا يمكننا أن نطرح السؤال حول البعد الأجناسي للشذرة التي مازال هناك نقاش واسع حولها؟

حسن نجمي: يبدو لى أنَّ الكتابة الشذرية تريد أن تتفادى

نمطية الأشكال القائمة لتهرب من نمطية تفكير مُعَيَّنة. ويمكنني أن أزعم أن الشَّذَريَّ يتحرك بالأساس في منطقةِ حيادٍ أجناسي، الشَّذَريُّ محايد، جِنْسُهُ مختلف. كأنه جنس يَنْدَغِمُ فيه المذكَّر والمؤنث إن صحَّ التعبير، كائن منشطر، انفِصَالي، مُنْشَقِّ من حيثُ الشكلُ ومن حيث الجوهر. لِنَقُلْ إنه مغاير وغير نوْعي (خارج الأنواع)، ويقف على الحياد، على مسافةٍ من الأشكال الأخرى. يقترب ويبتعد بحرص، وبخوف أيضًا.

لقد كان الشَّذري مُنْفصلًا على الدوام، لكنه بقى لزمن طويل بلا صياغة نظرية، ولعل ذلك ما خلق الكثير من الالتباس والسِّجَال والنقاش الذي أشَرْتَ إليه.

#### كائن متوسطى

الجديد: إذا خاطبنا الشاعر فيك، هل له حلم داخل هذا الفضاء، لقاء شاعر متوسطى مثلًا، قراءة نص ما، جغرافية متوسطية دفينة؟

حسن نجمى: إن الحقيقة الوحيدة التي تكمن في أعماق نفسی، بوصفی شاعرًا - ربما - ومواطنًا متوسطیًا، هی أننی أحِسُّ بأن المتوسط في داخلي. أكاد أقول "أنا والمتوسط شيء واحد!"، تمامًا كما قال بولْ كلى لَمَّا زَارَ تونس "أنا واللَّوْن شيءٌ واحد". عندما زار ماتيس طنجة، لاحظ أن الضَّوْءَ المغربي غَيَّرهُ جَوْهَريًّا. وحتى عندما نتذكر أن كلبًا عَضَّ ريلْكَه في القيروان، فإن هذا يبقى حدثًا له صلة بتاريخنا الشِّعْري والأدبى المتوسطى رغم طَرَافَتِهِ. وانْظر إلى ما حَدَثَ للفنان دولاكروا من وقائع في المغرب والجزائر، وما تَركَهُ المغرب من آثار عميقة في نَفْسي رولان بارت وجَانْ جُونيه وكتاباتهما بل في أعماق جماعة "بيت جينِرَايْشُون" الأميركية (غِينْسْبيرْغْ وغريغوري كورْصُو وكيرواك)، ولدى تينسى ويليامز ولورانس داريل، ورباعيته الشهيرة - رباعية الإسكندرية-وبول باولز.. وآخرين. إنه الأثر المتوسطى العميق الذي يُمْكِنُك أن تَلْمَسه في جوار قَبْرَيْ جَانْ جُونيه وخْوَانْ غْويتِيسُولُو في المقبرة المسيحية بمدينة العرائش، شمال المغرب. ويمكنك أن تَسْتَشْعِرَهُ في كتابات ابن خلدون وابن بطوطة والشريف الإدريسي والحَسَنْ الوزَّانْ (لِيُّون الأَفريقي) وابن رشد وابن ميمون ومَارْكُو بُّولُو وحياتهم، وفي مرور سان فرانشيكو دي أَسِّيري إلى مصر، وفى الأماكن والأحداث والأوتوبيوغرافيات والروايات والقصائد

والمسرحيات والأفلام والرقصات والأغاني (الفْلَامِنْكُو، الفَادُو، العَيْطَة، الشَّعْبي، المَالُوفْ، الغرناطي، موسيقى الآلة، الرِّيبيتيكا، النَّابُّوليتَانْ..).

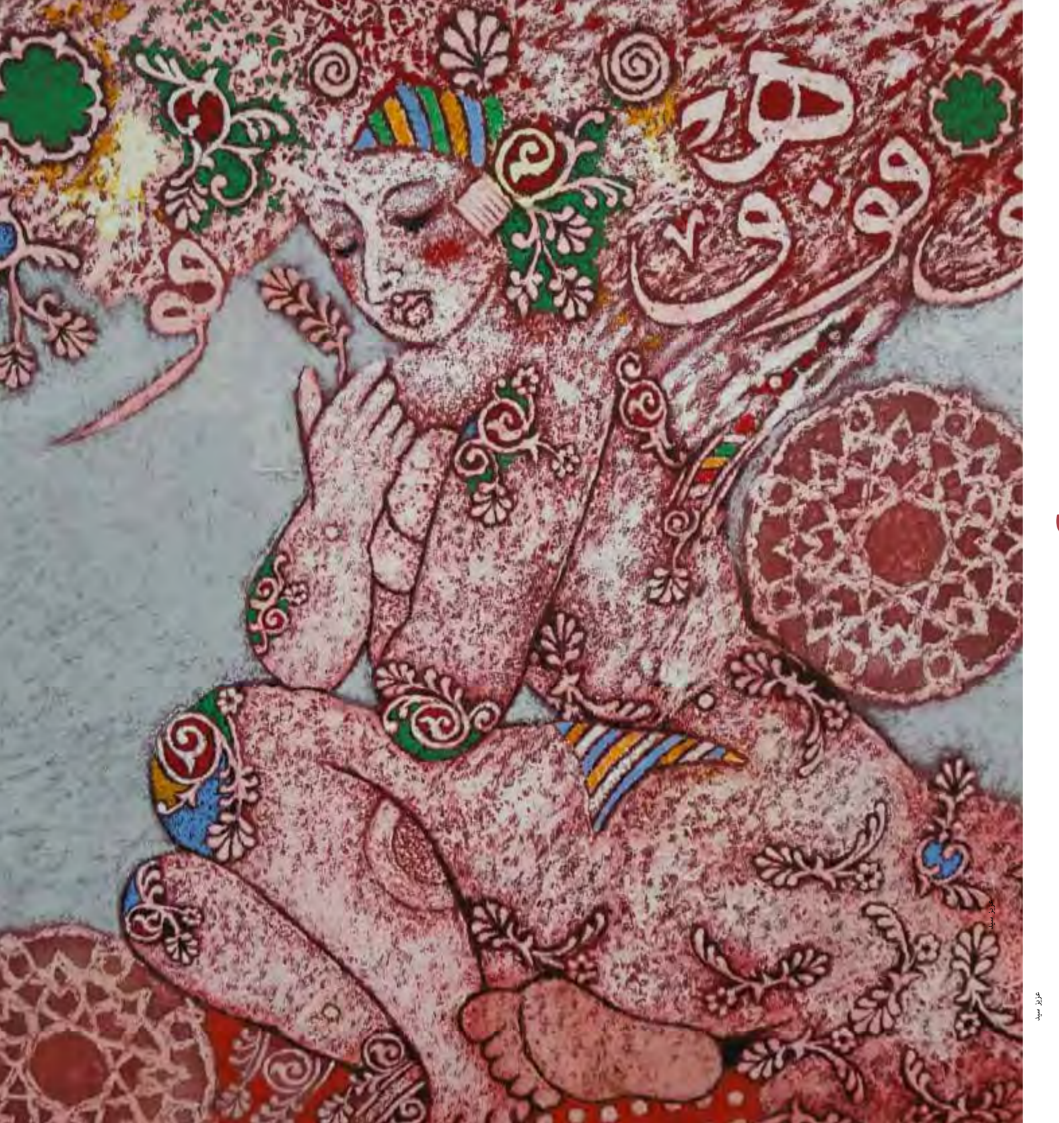
وإذن فالمتوسط ليس مجردَ حواراتِ جغرافية أو تاريخية فحسب، إنه في جَسَدِنا، في الجسد المغربي (المغاربي) الذي يظل جسدا متوسطيا بامتياز، لكنه أفريقي أيضًا، ومن ثَمَّ علينا أن نُشَيِّد الجِسْرَ المتوسطى الأفريقي ليس فقط بين طنجة والجزيرة الخضراء، وإنما في العقول والقلوب والنفوس.

دعني أُبْدِ ملاحظة أخرى عامة في هذا السيَّاق، وهي أن شعرية الحالات والتفاصيل اليومية غَدَتْ سائدةً أكثر فأكثر من شعرية

الميتافيزيقا في الشِّعْر المتوسطى. هناك شعراء كبار يمتلكون رؤيةً للعالم تَتَجَمْهَر في علاقة الشعريّ بالفلسفي، منهم شعراء فرنسيون وإيطاليون وإسبان وبرتغاليون ويونانيون وعرب كبار وضمنهم شعراء مغاربيون، سواء بالعربية أو الفرنسية، لكنّ عددا كبيرا من شعرائنا العرب من ذوى الصلة بالجغرافيا المتوسطية لم يدركوا شرطهم المتوسّطي في الغالب. خُذْ على سبيل المثال شاعرًا كبيرًا بقيمة وحجم أبي القاسم الشابي، هل كانت لديه رؤية متوسطية؟ لا أظن لأن قبلته كانت عربية مشرقية بالأساس.وللسبب نَفْسِهِ، يمكننا أن نتأمّل تجربة شعراء أساسيين في المغرب والجزائر وتونس ومصر. وحتى الذين تعاملوا منهم شعريًّا مع الموضوع الأندلسي غالبتهم مشاعر الفقدان وفكرة "الفردوس المفقود" والتَّوَتُّر الحاد مع التاريخ العربي الإسلامي في الأندلس، وهي رؤية مشرقية وَافِدَة على شِعرنا المغربي والمغاربي، ولم تنبثق من صلبه وسيرورته الخاصة. لكن ربما كان ذلك أيضًا ناتجًا عن أن التفكير في البعد المتوسطى كان جديدًا (ولا يزال) لدى عدد من أفراد نُخَبِنَا المغاربية، وهو ما تأخرت فعاليته في الشعر وفي تعبيرات إبداعية أخرى. وهذا ما ينبغى أن ننتبه إليه كشعراء وككتَّاب ومبدعين، وأن نستحثَّ أنفسنا عليه أكثر فأكثر، وأعمق.

ولكي لا أنسى، فعلًا لديَّ ندم أنني تَلَكَّأْتُ ولم أسافر إلى أثينا لِمُلاقَاة شاعر كبير، يانيس ريتسوس. والندم نفسه لأنني لم أَلْتَق غيلفيك الذي أحببتُه كثيرًا من بعيد. ولكن أصدقاء كُثْرًا التقَوْهُ وصَادَقُوه، فكلما رأيتهم أقول في نفسي: إني أنظر إلى الأعين التي رَأْتُه!

أجرى الحوار في الرباط: منير سرحاني



# خَلَعْتُ القُفْلَ ودَخَلْتُ عشرون قصيدة حب

حسن نجمي



#### رغبة

تَأْخُذُني رَغْبَةٌ إِلَيْكِ هَا قَدْ تُبْتُ عَنْ كُلِّ لُغَةٍ أُخْرَى. أَعْرِفُ أَنَّكِ تَثقِينَ في رُوحي. وَلَكِنَّ كَلِمَاتِي هَكَذَا: لَهَا هَوَسٌ شَبِقٌ! مَا العَمَلُ ؟ اللُّغَةُ عَصَبِي المُعَرَّى.

## أعِدْنِي إلى اسْمِي

تَعَالَ خُذْ يَدِي وَاكْتُبْ أُخْرِجْ صَوْتِيَ مِنَ الحَشْدِ إِرْفَعِ نَبْرَتَكَ أَعْلَى مِنَ الرَّايَةِ خُذْ لِسَانِيَ وَشَفَتَيَّ واشْرَبْ كَأْسَ حَيَاتِكَ خُذْنِي وأُعِدْنِي إِلَى حِكَايَاتِي الأُولَى إِلَى كَتَابِي القَدِيمِ وهُدُوءِ أَنَايَ وأَقْنِعَتِي إلى كِتَابِ لَيَالِيَّ وغِبْطَتِي وَاسْمِي إِلَى كَلامِي الْبُاحِ وَفُكَّ أَزْرَارَ القَمِيصِ لاَ أُرِيدُ أَنْ أَشْبَعَ مِنْكَ ومِنْ سَريرِي لاَ أُريدُ أَنْ أَبْقَى وَحِيدَةً في الكِتَابِ وَلا تَذْهَبْ نَحْوَ جِهَةِ الصَّبَاحِ هُنَا خَلْفَ طَيَّاتِ هَذِهِ الملاءَةِ البَارِدَةِ. اتْرُكْ يَدَكَ لِي وَقَلْبَكَ المُضطَرِبَ في حُنْجُرَتي دَعْنِي أَبْقَ فِي حُلْمِكَ حَرُوناً كَفَرَسِ تَرْقُصُ

أُرِيدُ أَنْ أَكُونَ حَلِيفَةً لَكَ مَحْلُولَةَ الحِزَام ولاَ أَحَدَ مَعَكَ في الغُرْفَةِ غَيْرُ صَمْتِكَ وزَفْرَةِ اللَّيْلِ لا أَحَدَ عَدَاكَ -تَعَالَ أَعِدْنِي إِلَى اسْمِي لِأُحِبَّ اسْمَكَ.

## ذِكْرَى قَديمَة

فَجْأَةً، فَكَّرْتُ في دَعْوَتِهَا، هَذَا المَسَاءَ -تِلْكَ الذِّكْرَى القَديمَةَ. تَبْدُو الآنَ أَبْعَدَ في الزَّمَن والشَّوْق واللَّيْل أَذْكُرُ ونَحْنُ معاً فِي أَعْلَى تِلاَلِ الرَّمْلِ، وأَنا أُداعِبُكِ: "لنَرْتَم مِنْ هُنَا !" (كَانَ الرَّمْلُ شَاهِقَ الحُمْرَةِ والصِيْفُ سَكْرَانَ) وفَاجَأْتِنِي، لِمَ لاَ على سَرِيرٍ؟ وحَدَّقْتُ كي أَتَأكَّدَ منْ وُضُوحِ الكُحْلِ تَرَكْتُ فَجْأَتِي عِنْدَ رَكْوَةِ الأَعْرابِ وتَبِعْتُ شُعَاعَ عَيْنَيْكِ في غُرفَةِ المَسَاءِ ضَلَّ الكَلاَمُ وعلى حَاشِيَةِ السَّريرِ قُلْتِ : "لا" كَمَا لَوْ كَنْتِ قُلْتِ : "نَعَمْ" حِينَ قُلتِ "لا" كَانَتْ عَيْنَاكِ ثَمِلتَيْن مِنْ فَرْطِ الرَّغْبَةِ والخَوْفِ والسُّؤَال كَمَا هُمَا عَيْنَايَ، الآنَ، تُسْكِرُهُما ذِكْراكِ لَعَلَّها كَانَتْ طَرِيقَتُكِ في الحُبِّ



أُمَّا أَنا فَلا أَعْرِفُ كَيْفَ دَفَنْتُ جُرْحِي -حِينَ انْصَرَفْتُ.

## الرَّذَاذ

كَقَطْرَةِ حُبِّ فِي قَاعِ كَأْسٍ كَكَأْسِ امْتَلَأَتْ بالكَلِماتِ وبالإيمَاءَةِ الصَّغيرَةِ سَكَرَتْ لُغتى كَلَيْلَةٍ ترتدي عُرْيَهَا، هُنَاكَ تَسْتَدْعي غَيمةً إِلى قَصيدَةِ الرَّذَاذِ كَانَ لاَبُدَّ أَنْ نَضِلَّ، أَنْتِ وأَنَا لكي لا يَقْتُلَنا الصَّوَابُ مِنْ حَوْلِنَا ربِّما كُنَّا في حاجةٍ إلى خَطِيئَتِنَا الأُولَى

رُبَّما كانت تنقُصْنَا خَريطَةُ اللَّهِ لم نَعْثُرْ على شَجَرَةِ تُفَّاحِ في ذَلِكَ القَفْر لم يكُنْ هُنَاكَ ظِلٌّ كي نَتَبَادَلَ شِفَاهَ سِرِّنا كُنْتُ أَرَى مَسْرَبَ نَهْدَيْكِ مُنْدَفِعَ النَّظْرَةِ وكنتُ أَخْجَلُ فَأُوَّجِّلُ يَدِي كَريمَةَ الرُّوحِ، لَدَيْنَا مَا نَقْتَسِمُهُ تَعَالَىٰ نَتَدَحْرَجْ مِنْ شَاهِق هَذَا التَّلِّ دَعَتْنَا غُرِفَتُكِ الحَبِيَّةُ إلى ظَهِيرَتِهَا فارتَبَكْتِ لا أعْرِفُ لِمَ ارْتَبَكْتِ.

إِلَى الآن، لاَ تزَالُ ذِكْرِي الأَمْسِ في فَمِي أَرَاكِ كَانِزَةً حَبَّاتِ الرذاذِ مُتَّقِدَةً بِالتلدُّذِ والخَفْق لم يَكُنْ صَحِيحاً مَا قَالَهُ اللَّيْلُ لي



لذلك لا أُصَدِّقُ المَعْنَى الَّذِي يَرْتَجِلُهُ الرَّمْلُ أُصَدِّقُ مَا يَحْدُثُ لِي الآن هُنَا في هَذِهِ القصيدَةِ هُنَاكَ، أَعْرِفُ، لم يحدُثْ مَاكَانَ ينْبَغِي أَنْ يَحْدُثَ أَنْتِ، كُنْتِ في لَيْلِكِ إِتَّكَأَ النَّهَارُ مُتْعَبًا عَلَى رَجْفَتِكِ وكُنْتُ فِي غُرْفَتِي فِي الحُلْمِ المُجَاوِرِ ولمْ نَلْتَق.

#### هَشَاشَة

سَرْوَةٌ دَاكِنَةُ الظُّلْمَةِ وَوحيدَةٌ. تَقِفُ هُنَاكَ، تَسْتَدْعِي وَجْهَكَ كي يُضِءَ. وَأَنْتَ وَحِيدٌ، مُحَاطٌ بِاللَّيْلِ. لاَهِياً عَن الشَّجَرِ، تَنْتَظِرُ امْرَأَةً لم تَرَهَا إِلاَّ مَرَّةً. تَحْلُمُ بِنَهْدَيْهَا وبِرِيشِهَا الشَّارِدِ في يَدَيْكَ. تَقُولُ لا بُدَّ من الإِقَامَةِ في وَرْدِهَا. وفي الكَلِمَاتِ. تَفُكُّ ضَفَائِرَها المُلْتَمَّةَ. وَتَسْرَحُ في هَواءِ رُوحِكَ كَأَيِّل طَريدٍ. لَسْتُكَ خَفِيفَةٌ عَلَى لَحْمِهَا البَاردِ. - تَدَفَّئِي قَليلاً، ارْتَدِي قُطْنَ اللَّيْلِ. خُذِي يَدِي، هَاهِيَ. لاَ تَنْسَيْ اسْمَكِ عَلَى شَفَتَيَّ سَاهِياً. تَعَالَيْ بِقُرْبِي -أُريدُ أَنْ أَحْمِلَكِ إِلَى حُلْمِي اللَّيْلَةَ. أُريدُ. هَكَذَا. هَكَذَا. أَسْمَعُ الآنَ رَفْرَفَةَ جَنَاحَيْكِ. وهَذَا حَفِيفُ زَغَبِكِ في هَوَاءِ النَّافِذَةِ. الآنَ، تَصِلُني مُوسِيقَاكِ الخَفِيفَةُ كَدَبِيبِ نَمْلِ. كَارْتِعَاشَةِ قَمَرِ قَرِيبٍ.

## السِّتَارَة

كَأَنَّ خَلِيجَكِ نَاءٍ يَنْكَسِرُ مَوْجِي عَلَى حَافَةِ طِينِكِ أَغُوصُ مُنَقِّباً عَنْ لآلِئ القِيعَانِ عِنْدَ قَدَمَيْكِ وَأَمُدُّ أَصَابِعِي كَيْ أَلْسَ وَرْدَ البُسْتَانِ فَيَرُدُّنِي زُجَاجُ النَّافِذَةِ. رُبَّمَا كُنْتِ أَنْتِ الَّتِي تُطِلِّينَ مِنْ خَلْفِ السِّتَارَةِ حِينَ رَفَعَ الكَرْكَدنُّ عَيْنَيْهِ لِيَرَى ولَمْ أَرَكِ حِينَ أُوقِظْتُ كَيْ أُدْرِكَ مَوْعِدَ السَّفَرِ.

## إغفاءة

طَرَقَتْ بَابِي في الإغْفَاءَةِ الحُلْوَةِ. ولم تَدْخُلْ حِينَ فَتَحْتُ. كَيْفَ سَأُخْرِجُ يَدِي مِنْ حُلْمِي لأُلَوِّحَ صَوْبَهَا ؟ (أُريدُهَا أَنْ تَعُودَ).

## يَدُهُ، يَدُهُ فَقَط

يَدُهُ، يَدُهُ السَّمْرَاءُ المُرْجَفَةُ يَدُهُ الطَّرِيَّةُ الرَّحِيمَةُ التي تَلْمَعُ في اللَّيْلِ تَقْفِزُ إِلَى نَهْدَيَّ كَعُصْفُورِ شَغُوفٍ تَشُدُّ قَلْبِيَ حِينَ تَنْكَسِرُ الأَشْيَاءُ يَدُهُ عَلَى خَدِّي الآنَ تَشْتَعِلُ كَحُمرَةٍ تَعِدُ بِالنِّسْيَانِ وَلاَ أَنْسَى - كِلابٌ كَثِيرَةٌ تَنْبَحُ فِي رَأْسِي دُكْنَةُ أَيَادٍ كَالغَيْمِ تُغَطِّي نَظْرَتي -تُطْفِئُ النُّجُومَ وتهُزُّ أَحْلامِي بِتَلْوِيحَاتِ الوَدَاع لاَ أَعْرِفُ الكَثيرَ عَنْ نَفْسِي يَدُهُ تُطَمْئِنُ يَدِي (يَدُهُ وَحْدَهَا فَقَط). وَيَدِي تُشِيرُ إِلَى مَا يَبْدُو أَنَّهُ غَدِي واليَأْسِ



لاَ، كَأَنَّ وَتَرَكِ أَعْمَى ولَحْمَكِ يَذُوبُ في المَاءِ.

أُوهْ - دَعِينِي أَكْتُبْ، جَسَدُكِ الآنَ قَصِيدَتي.



أُرَفْرِفُ صَوْبَ وَجْهِي فِي الْإِزْآةِ فَأَجِدُ السَّمَاءَ مُسْتَأْصَلَةً وَأَكْتَشِفُ، المِرآةُ لاَ تُشْبِهُني لم تَعُدِ للأَمَل أَجْنِحَةٌ، صَدِّقُوني، لَمْ أَعُدْ.

## جَوْقَةُ الْعُزْلاَتِ

بَعْدَ قَلِيلِ، سَيَهْبِطُ اللَّيْلُ فِي قَصِيدَتِي. وأَنْتِ وأَنَا في عُزْلةِ الحُجْرَةِ. غِبْطَتُنَا صَغِيرَةٌ، ولَنَا جَوْقَةُ عُزْلاَتٍ بِهَا نَتَدَفًّا في هَذَا الخَريفِ الذِي يَمْضِي ويَمْضِي إِلَيْهِ كُلُّ شيءٍ وكُلُّ أَحَدٍ وهَذَا اللَّيْلَكُ الذِي لم يتَنَازَلْ عَنْ أَوْرَاقِهِ. (مَا زَالَ يَهَبُ عِطْرَهُ اللَّكِيَّ -يُخْفِي ظِلَّهُ الحَيِيَّ فِي الظِّلِّ الذي فِي رُفْقَتِنَا).

يَسْقُطُ –

أَحِبِّيني قَبْلَ طُلُوعٍ نَهَارٍ آخَرَ.

## أنجلينا

هُنَا، في الحُجْرَةِ في القَصيدَةِ، حيثُ أَرَى هُدْبَكِ الأَحْمَرَ

"لا شيء له عذرية شفتيك إلا صورتك"، جورج شحادة Et nul n'a les vierges de vos lèvres (Que votre image (Georges Chehadé لاَ أَعْرِفُ مَا الَّذِي تَفْعَلُهُ أَنْجِلينَا بِشَفَتَيْهَا كُلَّ يَوم. لاَ أَعْرِفُ إِلَى أَيْنَ تَأْخُذُهُمَا في المَسَاء. (وهل سَأَعْرِفُ لماذَا تَثْرِكُهُمَا سَاهِيَتَيْن كَشُبْهَةٍ أَمَامَ الكَاميرَا مَفْتُوحَتَيْن كَرُقَاقَتَىْ ذَهَبِ طَافِيَتَيْنِ فِي الهَوَاءِ الَّذِي يَغَارُ. وتَكَّرَّرُ على خَاتَمِهِمَا ابْتِسَامَةٌ قُرْمُزِيَّةٌ تَنْبَجِسُ مِنْ لاَ شَيء. منْ لاَ

شَيْء. من لاَ شَيْء؟). كُلُّ النَّظَراتِ تَلْمَعُ مِنْ أَجْلِهَا. كُلُّ شَفَةٍ مِنْ شَفَتَيْهَا تَرْتَعِشُ كَضَوْءٍ يَنْزَلِقُ عَلَى الْوُجُوهِ. وكَمَا لو حَرَّكَتْهُمَا لِتكلِّمَنِي إِيماءَةٌ عذْرَاءُ - وَضَعْتُ عَلَيْهِمَا سَبَّابَتِي : "لَيْسَ وَقْتَه". وَاكْتَفَيْتُ بِالنَّظَرِ كَما لو كَانَتْ تَبْتَهِجُ بي حُقُولُ النُّعَاسِ. كَمَا لُو كُنْتُ أَقْتَرِحُ صُحْبَةً عَلَى مِرْآةٍ مِنْ نَدًى. مِنْ فَرْطِ خَيَالِ مُريبِ في السِّينِما -مَالَتْ أَنْجِلِينَا بِشَفَتَيْهَا عَلَى شَفَتَيَّ كَيْ أُقَبِّلَ البُرْكَانَ. صَدَّقْتُ النَّوَايَا الحَسَنَةَ قَليلاً -ثُمَّ تَنَاثَرْتُ مَعَ الحُمَمِ المُشْتَعِلَةِ فِي المَشْهَدِ الأَخِيرِ. مَنْ سَيُصَفِّقُ لَفَوْضَى احْتِرَاقِي؟

## مِنَ النَّافِذَة

لاَ أَحَدَ انْتَبَهَ إِلَى غَبْطَةِ رَمَادِي مُتَبَعْثِراً عَلَى الأَشْيَاء.

## الخُروج

لم تَعُدْ تَدْرِي أَيْنَ تُسَدِّدُ نَظْرَتَكَ وَلاَ كَيْفَ تُخْرِجُ كَلِمَاتِ الأَلَم مِنَ الصَّدْرِ كُلُّ هَذَا الارتبَاكِ، لأَنَّكَ صَفَقْتَ البَابَ وانْصَرَفْتَ مِنْ (كَفَرْخ خَرَجَ لِتَوِّهِ مِنَ بَيْضَةِ اللَّيْلِ)

لَمْ يَبْقَ لِي سِوَى رَنينِ صَوْتِكَ القَدِيمِ تُدَنْدِنُ فِي الحُلْمِ الَّذِي لم يَعُدْ مَسْكَنَكَ.

أَرَى هَذِهِ اللَّيْلَةَ تَصِلُ، هِيَ الْأُخْرِي، غريبةً لِغَريب

والعُمْرُ، أَرَاهُ يَتَسلَّلُ لَيْلَةً لَيْلَةً خيطاً خيطاً في القَمِيصِ الصُّوفِ وأُحِبُّكِ - سَاهِيَةً هُنَا، بِقُرْبِي، تَخْشَيْنَ أَلاَّ يَكْفِيَ المَّكَانُ فأَسْقُطَ مِنْ سَرِيركِ لَكَمْ صِرْتُ وَحيداً - أَذْكُرُ، لاأَزَالُ - يَدَكِ غريبةً في اللَّيْلِ. أْمَزِّقُ قَمِيصِي أَرْتَجِلُ لِي رَايَةً. وأُرفْرِفُ عَالياً كَفَرَاغ.

## القصيدة

تَرْتَاحُ الصُّورَةُ عَلَى عُشْبِ السِّيَّاجِ بَسِيطَةً عَارِيَةً كَحَيَاءِ نَدًى. النَّدَى نَفْسُهُ يَنْحَنِي هَادِئاً كَبَصْمَةِ. كصَمْتٍ تُرْتَقُ بِهِ السَّاعَاتُ. السَّاعَاتُ نَفْسُهَا دَمْعٌ مُنْكَسِرٌ. كَمَا تَبْكي الكَلِمَاتُ فِي كِتَابِ مُقَدَّسِ. وَأَرَاكِ مَصْرُوفَةً عَنِّي. قَدِ انْسَرَحَ عَنْكِ غِطَاءُ النُّعَاسِ -أَمُدُّ يَدِي فَأَرُدُّهُ عَلَيْكِ. ثُمَّ أَمُدُّ النَّظَرَ عَنْ كَثَبِ وَأَقْطِفُ. الحيَاءُ هُنَا والعُرىُ هُنَا -لَنْ تَذْهَبَ قَصِيدَتِي بَعِيداً.

## في غُرُوبِ النَّافِذَة

رأَيْتُ وَجْهَكِ بِعَيْنَيْن جَدِيدَتَيْن. رَأَيْتُ جَدْوَلَ الدَّمْعِ ينْحَدِرُ صَامِتاً عَلَى قِنَاعِكِ. رَأَيْتُ وَجْهَكِ المَاءَ فِي زُرْقَةِ مَاتِيسْ. رأيتُ لَوْزَ خَدَّيْكِ المُعَلَّقَ عَالِياً فِي المَخْدَعِ.

## اخْتِلاَسَاتْ

ثُمَ فَجْأَةً- رأَيْتُ وَجْهَكِ يَنْطَفىءُ فِي غُرُوبِ النَّافِذَةِ.

رَأَيْتُ قَمْحَ عَيْنَيْكِ.

رَأَيْتُ وَجْهَكِ حَافِياً كَرَاحَةِ يَدِ.

والمَمَرِّ. والرَّدْهَةَ. والصَّالُون

وكَأْسُ الشَّايِ بَارِدَةٌ

كنتُ أَبْحَثُ عَنْ عَيْنَيْكِ

أُحَرِّكُ يَدِي.

رأيتُ البَابَ أَمَامِي صَامِتَ الخَشَبَاتِ.

ورأَيْتُ الشُّرْفَةَ تمتلئ بَأَشباحِكِ القَدِيمَةِ

وكانَ الظِّلُّ بِالقُرْبِ لاَ يَعْرِفُ مَا يَفْعَلُ بِيَدَيْهِ.

وَالخُبْزُ على الصَّحْنِ عَلَى الطَّاوِلةِ، والسكينُ

صَامِتاً دَسَسْتُ يَدِي كَغَيْمَةٍ في بَنْطَلُونْ.

أَبْحَثُ عَنْكِ وَعَنْ ضَوْءِ الفَجْرِ. أَعْرِفُ أَنَّكِ مَازِلْتِ هُنَا (كَيْفَ يُمْكِنُكِ التَّخَلِّي عَنْ أَعْمَى فِي اللَّيْلِ؟). أَبْحَثُ عَنْ قِنْديلِ الزَّيْتِ لأَرَى طَيْفَ وَجْهكِ. أَبْحَثُ عَنْ أَقْرَاطِكِ لِأَلْسَ لَعَانَ الصَّوْتِ فِي العَتَمةِ. أَبْحَثُ عَنْ إِنَاءِ الطِّينِ لِأَشْرَبَ. أَبْحَثُ عَنْ مزْهَرِيَّةِ الزَّاوِيَةِ لِأَشُمِّ لَيْلَكِ. وُلِدْتُ عَلَى عَرَبَةٍ تَجُرُّهَا الخَيْلُ. أَمْتَلِئُ بِالظَّلْمَةِ وأَقُولُ هَذِهِ لَيْسَتْ ليلَتى. أُتَسَوَّلُ عُمْرِيَ ضَارِعاً إِلَى سَمَاءِ اللَّهِ. أَبْحَثُ عَنْ خُبْزِي البَسِيطِ كَيْ أَقْتَسِمَهُ مَعَ مَنْ أُحِبُّ. أُكْمِلُ نَهَارِيَ فِي دُكْنَةِ صَدْرِكِ. ثُمِّ أُحَرِّكُ يَدِي عَلَى حَافَةِ عُرْيكِ. وَأُوَاصِلُ اخْتِلاَسَاتِي الصَّغِيرَةَ.



## أُوقِظُ الفَجْر

أحياناً لا أَرْضَى بِهَذَا اللَّيلِ -حينَ لا يُعطى لِرَبْوتِكِ شَكْلاً حَيْثُ تَنْظَرِحينَ عَلَى العُشْبِ وأُغَظِّيكِ بجَسَدِي. وَلاَ يَمْنَحُ أَصَابِعِي مَا يَكْفي مِنْ وَميضِ كى تَنْفَتِحَ مَسَامُّكِ. وتَنْبُتَ عَلَى نَهْدَيْكِ قُبْلَتِي وَأَرَى عُمْرِيَ يَرْتَعِشُ فِي دِفْءِ أَنْفَاسِكِ. أَحْيَاناً أَتْعَبُ مِنَ اللَّيْلِ -حِينَ يَخفُقُ الضَّوْءُ في روَاقِ الحَدِيقَةِ. كَأَنَّ السَّاعَاتِ تَوقَّفَتْ والنُّجُومَ تَعَتَّمتْ بِزُرْقَةِ حَرْبِ. صَدَّقْتُ اللَّيْلَ طَويلاً -والآنَ ضَجِرْتُ. سَأَذْهَبُ لِأُوقِظَ فَجْرِيَ المُّأَخِّرَ.

## رُبِّما

رُبَّمَا لَيْسَ لِي رَأْسٌ عَلَى كَتِفَيَّ الآنَ لكِنَّ لِي قَلْباً كَالصُّرَاخِ البَعيدِ -وِهَا أَنَا أَحْمِلُ لَيْلَتِي مَعِي أَتَسَكَّعُ تَحْتَ النُّجُومِ تَعَالَيْ - لا أُريدُ أَنْ أَمُوتَ اللَّيْلَةَ أُريدُ أَنْ أَعْرِفَ، مِثْلَ فَيْلَسُوفٍ صَغِيرٍ، لِلَاذَا عِشْتُ -ولِمَ كلِمَاتِي نَاشِجَاتٌ هَكَذَا ولى دَمْعَةٌ كَأَنَّهَا وَطَن.

## الصِّبِيَّة

دَعينَا نَتَحَاتٌ -

أُريدُ أَنْ أَسْتَرِقَ اللَّيْلَ الصَّغِيرَ مِنْ عَيْنَيْكِ وهَذَا الظِّلَّ من مَسْرَبِ النَّهْدَيْن أَتَسَلَّلُ كَخَيْطِ ضَبَابٍ نَدًى يَبُلُّ النَّظْرَةَ والوَجْنَةَ الزَّاهِيةَ التي تَلِدُ النُّجُوم أُحِبُّ هَذَا الصَّمْتَ في كَلِمَاتِكِ وَهَذَا العُرْيَ اللَّزِجَ في غُرْفَةِ المَعِيشَةِ تُدْفِؤُهُ أَنْفَاسُكِ وهَيَجانُ الشَّفَتَيْنِ. دَعِينَا نَتَحَابٌ هَكَذا قَبْلَ أَنْ يَتَرجَّلَ ضَجِيجُ النَّهار ويَعْرِفَ أَنِّي خَلَعْتُ القُفْلَ ودَخَلْتُ.

## وَرْشَةُ الحَيَاة

كَأَنِّي آخَرُ.. قُرْبَكِ. تَنْسَانِي نَفْسِي. أُحَرِّكُ يَدَيَّ فِي صَدَفَاتِكِ. وأُشِيحُ بوَجْهِي عَنْ نَظْرَتِكِ. يَنْحَدِرُ شَعَرُكِ عَلَى فَمِي فَتُصْبِحُ قُبْلاَتِي مُعْشَوْشَبَةً. وأَنْدَفِعُ كَمَا لَوْ نَحْوَ بِذْرَةِ ضَوْءٍ، أَخَافُ أَنْ يَذُوبَ الخَصْرُ. أَخَافُ أَنْ يَمُّحِيَ النَّهْدَانِ. وَرَغْمَ أَنِّي أَرْفَعُ الشُّحُبَ وَأَعْبُرُ إِلَيْكِ. وَأُلْقِي بِحَجَر إِلَى نَوَافِذِكِ - تُفْسِدُ عَادَةُ الشَّهْرِ أُمْسِيتِي العَذْرَاءَ. وَأَرْتَابُ. وَأَجِدُ العُذْرَ. لِلنَّمْلَةِ وَقْتُهَا. وَلِي شَتَاتِي! اسْحَبِينِي نَحْوَكِ كَيْ لاَ أَقْضِيَ مَاتَبَقَّى مِنْ عُمْرِي فِي عُرْي أَحْيَاناً أَمُوتُ. جُرِّينِي جَرَّ المُؤتَّى وَامْلَئِينِي بِبَعْضٍ مِنْ

تَخَطَّتْنِي جِيَّادِي. لَمْ يَبْقَ غَيْرُ الصَّهِيلِ. وَالآنَ تُهَشِّمُنِي حِجَارَةُ الطريق.

ولاَ أَخْفِضُ جَنَاحَيَّ. فِي قَلْبِي ضَوْءٌ. وتُمْسِكُ رَاحَتِي بالكَلِمَاتِ.

وَأَخْتَزِنُ الدَّمْعَ (أَقُولُ لَيْسَ الآنَ).



لَمْ أَعُدْ أَثِقُ فِي الذِّكْرِي -ولاَاااا، لَمْ أَعُدْ أَثِقُ فِي الشُّهَدَاءِ.

## حَرِيرٌ قديمٌ

العُزْلَةُ أَلاَّ تَعْثُرَ عَلَى أَحَدٍ. أَنْ تَبْقَى وَحْدَكَ فِي آخِرِ الدُّنْيَا فِي سَخَطِ الزَّمَنِ. تَتَشَهَّى امْرَأَةً شَفِيفَةً فِي حَرِيرِهَا القدِيمِ -

ولاَ تَجِدُ بِقُرْبِكَ غَيْرَ الصِّرَاطِ وَالْلَاَئِكَةِ تَفَّرَّقُ عَلَيْكَ. تَرْتَمِي لِتَلْثُمَ سَاقَ الآلِهَةِ. اِنْهَضْ يَا وَلَدِي لاَ تَجْزَعْ. خُذْ حِصَّتَكَ مِنْ نَارِ الجَحيم لتَتَطهَّرَ قَليلاً -وتَعَالَ لتَنْغَمِسْ في مِيَاهِ الجَنَّةِ.

شاعر وروائي من المغرب



## القصيدة العربية والصورة الزخرفية

## شربل داغر

اتسعتْ مداراتُ عمل الدرس الشعري في العقود الأخيرة، لتشمل علاقة النص الشعري بـ"خارجه"، بغيره من النصوص تحديدًا. وهو ما ظهر في أعمال ميخائيل باختين، وفي أعمال الدارسة الفرنسية جوليا كريستيفا وغيرهما حول "التناص". إلا أن هذا الدرس بقي - في توسعه وتقدمه - محصورًا في نطاق الشعر، بين القصيدة والقصيدة، ما عني توسعًا لمفاهيم "السرقات الشعرية" في النقد العربي القديم، و"الأدب المقارن" في النقد الغربي، وإن انطلق "التناص" وطبقَ مفاهيم جديدة أكثر دقة في استبيان العلاقات التفاعلية بين النصوص.

> هكنا لم يتم التوقف عند علاقة القصيدة بالرواية ، أو بالمسرحية وغيرها من التداخلات الأدبية. أما ما غاب، في هذا النشاط الدراسي المتجدّد والمتحول، فهو التفاعلات بين القصيدة و"خارجها" من الفنون، على تنوعاتها واختلافاتها، من فنون بصرية على تنوعها وتعددها. وإذا قد شملت هذا الجانب، فإنها بقيت في حدود الكلام عن تفاعلات ذات نطاق ثقافی، أو تاریخی، من دون أن تستبین العلاقات "البنائية" (كما أسمّيها) بين فيه؟ والصورة الفنية.

> > هذا ما أتطلع للعمل عليه في هذا الفصل، متوقفًا عند إنتاجَين مختلفين في الشعر: عربي قديم مع الفن الإسلامي، وفرنسي والمحفورة الفنية.

> > > المدبَّجة: من الأندلس إلى المشرق

قد ينساق بعض الدرس إلى الاعتقاد بأن

القصيدة تفاعلت مع اللوحة، والعمل التصويري عمومًا، ابتداءً مما طلبَه وقام به الشاعر الفرنسي آلويزيوس برتران، وهو ما صرَّح به الشاعر الفرنسي نفسه في مقدمة كتابه الشعرى النادر؛ وهو صلاح الدين الكبير (- 589 هـ)، وصنف له ما اتبعَه في بناء العديد من قصائد كتابه اليتيم. لا أريد التوقف، هنا، عند صحة كانت الدراسات الخاصة بـ"التناص الثقافي" أو عدم صحة هذا القول (ما أعود إليه في الفصل القادم)؛ أريد أن أتوجه بالبحث و"ديوان الغزل والتشبيب والموشحات"، وجهة مغايرة، صوب كتاب قديم، جرى و"ديوان الترسل والمخاطبات"، و"تعاليق تحقيقه في السنوات الأخيرة. فما هو؟ وما في الطب"، و"وصفات أدوية مركبة"

المُوِّنَين المختلفَين، أي بين القصيدة يعود المخطوط، في أصله، إلى كاتب مصورة، على "كتاب منادح المادح" أندلسى: عبدالمنعم بن عمر بن حسّان الجلياني الأندلسي، وقد صدر في طبعته بمختلف الأصباغ والليق"، حسب وصف المحققة، تحت العنوان التالى: "ديوان التدبيج: فتنة الإبداع وذروة الإمتاع" [1]. متأخر في التفاعل مع اللوحة الزيتية يعود هذا المخطوط إلى الكاتب الأندلسي (531 هـ - 602 هـ)؛ ونعرف أن صاحبَهُ ألمّ بجملة علوم وصناعات وفنون، ما جعل البعض يطلقون عليه لقب "حكيم الزمان" [2]، له معرفة بعلوم الباطن، وفي صناعة

الكيمياء والطب والكحل (حسب ابن أبي أصيبعة)، وفي كتابة الشعر. ومن المعروف عنه (حسبما روى محب الدين بن النجار) أنه هاجر من الأندلس، وأنه مدح السلطان كتبًا عديدة [3]، ما بلغ عشرة كتب بين منظوم ومنثور (التي عرض ابن أبي أصيبعة موضوعاتها)، وهي "مشارع الأشواق"، وغيرها [4]. ولقد وقعتُ، في نسخة للجلياني نفسه؛ وهو "كتاب مُشَجَّر كُتِبَ المخطوط؛ وقد جاء في صدره "كتاب منادح المادح وروضة المآثر والمفاخر في خصائص الملك الناصر رحمه الله". ووصف الجلياني كتابه بأنه "صورة المدبجة المشجرة المبهجة ذات النهرين" (569 للهجرة). كما جاء، في "طبقات الأدباء" و"فوات الوفيات"، أن عبدالمنعم كان مشهورًا بعمل المدبجات.



ولقد ذكر "كشف الظنون" لحاجي خليفة: "ديوان التدبيج (...) مشتمل على أعاجيب من المدبجات المعجزة النظم" [5]. فماذا عن "ديوان التدبيج"؟

ما يتوجب قوله، بداية، إن هناك أكثر من ظاهرة تستوقف الدارس في الكتاب المحقق: هناك نقص في مادة الكتاب، على ما أشار الأيوبي. المحققان في النسخ التي عادا إليها؛ وهو نقصٌ معروف في المخطوطات: هذا ما وصلَ من الكتاب، في نهاية الأمر. إلا أن هناك خللًا مختلفًا، ويعود إلى جامع الكتاب على الأرجح، وهو ابن الكاتب: فقد استوقفني، في درس الكتاب، عدم وجود نظام تأليفي خاص. تتابعي لمواده المختلفة، فلم يتقيد الجامع بالتتالى الزمني للمدبجات، حيث إن مقارنة تواريخ المدبّجات توضح المراد من هذه الملاحظة [6]... يضاف إلى ذلك أن النسخ الثلاثة التي عاد إليها المحققان لا تعود أيّ واحدة منها إلى النسخة التي جمعَها ابن خاص. الجلياني، وهو ما يفسر ربما الارتباك في ترتيب المديجات. وقد يكون الارتباك الماثل في تركيب الكتاب عائدًا إلى كون كلِّ مدبجة قائمة بنفسها، من دون أن تتقيد بالتتابع، أو أن مثل هذا الترتيب لم يخضع لتدبير نسقى... ويبدو من كلام ابن الشاعر أنه استجمع الدبجات، ولم تكن مجموعة من

وتواريخها: يعدد الجلياني، في مستهل كتابه، مجموع كتبه العشرة، عارضًا - باختصار - لأغراضها؛ ومنها الكتاب السادس: "ديوان التدبيج"، الذي "يشتمل على أعاجيب من المدبجات معجزة النظم" التأليف "إن جميع هذه الدواوين والكتب ليس في شيء منها كلمة من كلام أحد إليه أدناه).

غيرى، بل كلها مما علَّمني ربي" (الصفحة نفسها). كما يفيد، عن كتابه، أنه يجمع "جمهورَ ما قلتُه من المدبجات". وهي التالية، حسب ورودها في الكتاب:

- "المدبجة القدسية": 589 هـ (ص ص 75 الرغم من نقصان مادته، وتعثر ترتيبه - 97)، في حروب الملك الناصر صلاح الدين - فهو ما يوفره من معطيات دالة على

> - "المدبجة الأشرفية"، الموسومة "نظم الجواهر بالثناء الزاهر" 602 هـ (ص ص 98 -112)، للملك الأشرف مظفر الدين الأيوبي. - "مدبجة صوب المواطر من ذوب الخواطر": 575 ه (ص ص 131-144)، من دون إهداء

> - مخصصة للملك الناصر صلاح الدين الأيوبي: 590 هـ، وفيها اثنتا عشرة "شذرة" (ص ص 231-145).

> - "المدبجة المضاعفة ذات الأنهار الأربعة": 602 هـ (ص ص 232-261)، من دون إهداء

> - مدبجة قصيرة (بالقياس مع غيرها) للملك الناصر صلاح الدين الأيوبي، وقد سقط اسمها (ص ص 262-266).

- "الرسالة المحبوكة": للملك الناصر صلاح الدين الأيوبي: 585 هـ (ص ص 267-269). - "مدبجة رياض الارتياض": 574 هـ ، للملك فخر الدين شمس الدولة (ص ص 270-

التمييز بين ثلاثة أمور فيها: أولها، أن المدبجات مخصصة للأسرة

ثانية الملاحظات، أن واحدة من المدبجات

ليست مهداة لأحد، لكنها تبدو أشبه بين المبّجة والقامة (ص 74). ثم يضيف محددًا طريقته في ب"معارضة" [7] (حسب القول القديم)

ثالثة الملاحظات، أن هناك نصًا، لا يرد في صيغة مدبجة، وإنما يشتمل على

إلا أن ما يستوقف، ثالثًا، في الكتاب - على

موجب تأليف الكتاب، من جهة، وعلى أسباب إقبال الكاتب على كتابه، من جهة ثانية. فهو يحفل بمعطيات تقرب، في أحد النصوص، إلى ما يرسم معالمَ قسم من سيرة الكاتب نفسه، إثر حلوله في القاهرة، قادمًا من الأندلس.

هذا ما تتبحُه قراءة نص يتوزع في اثنتي عشرة "شذرة"، في العام 559 هـ (ص ص 241 - 231)؛ ويمكن، من خلاله، الوقوف عند تنقلات سيرية للجيلاني بين القاهرة والإسكندرية، قادمًا من الأندلس إلى حاضرة السلطان الأيوبي. ويرسم مسار الوصول، والوقائع التابعة له، ممهدًا للقاء الذي جمعه بالناصر الأيوبي في المسجد الجامع، في ابن طولون. وهي قراءة تتيح كذلك رسم العلاقة التي انتظمت بين الجلياني وعدد من أفراد الأسرة الأيوبية الحاكمة. ويمكننا الوقوف عند نصوص الكتاب من استبيان صلات الكاتب بعدد من السلاطين الأيوبيين، ابتداء من الملك الناصر صلاح الدين (569-588 هـ)، مرورًا بالملك سأقوم، ثانيًا، بالتعرف إلى مواد الكتاب، يتضح، من فحص المدبجات، وجوب فخر الدين شمس الدولة، أخ صلاح الدين (- 578 هـ)، وصولًا إلى الملك الأشرف (578-635 هـ). وماذا عن "المدبجات"، موضوع القول في الكتاب؟

يفيد "لسان العرب" في المدخل المعجمي لصنيع الحريري في "المقامات" (ما لي عودة (د ب ج) أن الاسم يعني، وهو من الفارسي المعرب، "النقش والتزيين"؛

ومنه "الديباج"، أي "الثياب المتخذة من الإبريسم"؛ و"المدبّج" أي ما "زُينت أطرافه بالديباج"؛ و"الديباجتان: الخدّان" وغيرها. ويتبين أن اللفظ، في مشتقاته المحدودة، عنى الزينة عمومًا، بما فيها الجمال الطبيعي للوجه. غير أن معجم ابن منظور لا يورد ما ورد في كتب قديمة عن "الديباجة"، مثل "حسن الديباجة" الذي يوصف به صاحب الكتابة الجميلة. وإذا كنا نقع، في كتابات قديمة، على "الديباجة"،

ما يعنى مقدمة الكتاب أو صدره، فإنها عنت خصوصًا الكتابة المزينة. وهو المعنى الذي طلبه الجلياني، وجعلَه عنوانًا تعريفيًّا للقصائد التي ابتدعها. وهو ما يفيد بمثله، إذ يشدّد، في مطلع الكتاب، على أنه لم يتّكل على أحد في صنيعه؛ وهو ما شدد عليه أكثر من تحدثوا عنه وعما كتب.

أما "الدبّجة"، موضوع هذا الدرس، فهي نوعٌ متولد في سَويَّة المدح؛ وهو ما يوضحه الأشرفية"، في تعليلها "وجب أن أصوغ لذكره المنداح حليةً لم يُرَ مثلها في الأمداح" (ص 99). إلا أن للمدح سيرة أخرى في الكتاب، ما يرد في أحد أحلام المؤلف، في معرض شرح علاقة المؤلف بالناصر صلاح الدين الأيوبي: يروى الجلياني ما يشبه خطة تأليف الكتاب، وقد أتتْه في حلم "أرى في المنام ليلة (...) من سنة 569 (للهجرة)، التي فيها أنشأتُ هذا الكتاب، وكأني في بهو بين مجالس، والملك الناصر - أيّده

الله - جالسٌ، وأنا ماثلٌ أنشر بين يديه

لآلئ ويواقيت مؤثرة لديه، وهو يرنو إليها

بطَرْفه، ويقلبُها بكفِّه، فهببتُ جذلان،

وبشرتُ الخلان" (ص 146). ثم التقاه في

الغد، في جامع ابن طولون (في القاهرة)،

وطلب منه قراءة آي من القرآن؛ ثم ناقش

الناصر الفروق بين ما يرد في المصحف ولما استفاض إقبالُ هذا الملك الكريم على وما يرد على ألسنة الكُتّاب. فكان أن ذكّره الجلياني بصنيعه التدبيجي السابق "وعدتُ، وأنا أقول هذا تأويلُ رؤياي (أي الحلم) المبشِّرة بما كان من لقياى" (ص 147). ثم يكمل الجلياني حكاية لقائه بالناصر "ثم إني نمتُ في الليلة التي بعدها، فرأيتُ رؤيا مثل الأولى، لم تتعدَّها (...). فبينا أنا أفكرُ ما عبرُ تلك الرؤيا، إذ ألقيَ في روعى دُبْرُ (أي آخر) هذا الكتاب رأيًّا، ليكون (...) تعبير ما قصصت (...)، فحبَّرْتُه

أخرى لكتابته هذه أكثر قربًا وتماشيًا مع

مسار العلاقات حينها بين سلطان وشاعر

"قد توَّجَ الله غرةَ جمالها، وبهجة إقبالها،

(...) محبورًا بفنون من الآداب" (الصفحة بمبادرة منه، ما لا يقوى الدرس على جلائه. ولكن ما اتضحَ أعلاه هو أن تدبيج عدد من الأعمال قامَ بناء لما انتظم بين من المعروف ذكرُه - وهو ما ذكرَه بعض واضعى "ترجمة" الجلياني - أنه التقي الكاتب والسلطان، كما سبق القول. غير أن هذا التفسير أو القبول به لا يكفيان بالناصر الأيوبى؛ وهو ما حصل له في أبدًا في تفسير ظهور هذا النوع الأدبي المسجد الجامع، المذكور أعلاه، بلسان المزيَّن. فقد بانَ أعلاه أن الجلياني أراد هذا الجلياني نفسه. والظريف، في الحكاية، هو أن الكاتب يرسم علاقة لزومية، بين ما الصنيع في تدبير مدحى مقصود بذاته، كما أوضح ذلك بنفسه. وهو يشير، في الكاتب بنفسه، إذ يكتب، في "المدبجة يراه في الحلم وبين ما يحدث له في النهار التالى. وهو ما يتكرر للمرة الثانية في الليلة هذا، إلى تقاليد مدحية معروفة، سابقة، التالية... ما يعني أن ما حلم به الجلياني يتطلع فيها الشاعر إلى مجاراة غيره من الشعراء المادحين، بل إلى التفوق عليهم. ليس مِما خطط له، بل مِما أتاه "عفوًا"، هذا ما طلبَه الجلياني، واجدًا في السلطان بناء لحكمة خارجة عليه. وهو مفهوم ديني ما يناسبه من "الصفات" الجديرة بمثل يتكرر في الكتاب، حيث إن الكاتب يأتي، في هذه الأعمال، ما دام أن الملك يقتفي كتابه، بما أتيح له التعرف إليه، ولم يكن "أشرف سِيَر الملوك وآدابها"، ويصغو من "عندياته"، إذا جاز القول. وهو مفهومٌ "إلى مبتكرات الأدباء والبلغاء"، ويفهم معروف عند المتصوفة وغيرهم: الكتابة غوامضها "بحسن الاستماع والإصغاء"، تتأتى من مصدر "عُلوى"، ما يزيد من قيمتها، وما يخفف - خاصة في المديح - ويعترف بقدر الفضلاء والنجباء، ويبسط لهم "رداء المبرَّة" (أي الإحسان)، ويقرِّبهم من طلب الشاعر قول المديح في غيره. يذكر الجلياني، في مدبّجة أخرى، سيرة منه (الصفحة نفسها).

إلا أن التعرف إلى المدبجات ممكنٌ بصورة أيسر، لو جرى التوقف عند التي لم يُهدِها الجلياني لأحد، وكتبَها في العام 575 هـ. بحلى مآثر السلطان (الملك الأشرف) (...). هي من المدبجات الأقدم في الكتاب، بأي

العلوم وأربابها (...)، وجب عليَّ أن أصوغ

لذكره المنداح حِلية لم يُرَ مثلها في الأمداح".

ثم يتابع الجلياني في شرح ما قام به،

فيكتب "فكم مدَّعى بلاغةٍ لا يرى من هذه

(المدبّجة) إلا أصباغها، عاجزًا عن قراءتها،

فكيف له أن يذوق مساغها" (أي طيبَها)،

وهذا بخلاف من له بصيرة، إذ "يُكبر صنعةً

قد يكون الجلياني قد عملَ على إيجاد هذا

النوع الكتابي الجديد من تلقاء نفسه،

من صاغها" (ص 99).



حال، ويفيد الكاتب، في مطلعها، عن سبب نظمها. ذلك أن سبب إنشائها يبدو مثل نوع من "المعارضة" لصنيع القاسم بن على الحريري، صاحب "المقامات" المعروف [8]. فهو يَذكر أن الحريري وضع بيتَين، في إحدى مقاماته، سمّاهما "البيتين المطرفين المشتهى الطرفَين"؛ وأن الحريري وضع رسالة أسماها "القهقرية"، "التي تُقرأ من طَرَفِها بدءًا وعودًا إلى أولها"، فكان أن وضع الجلياني قصيدة من اثني عشر بيتًا، لا من بيتَين وحسب في العام 575 هـ، وفق المثال الأول للحريري؛ ثم وضع، في المثال الثاني، رسالة بدوره، لكنه أسماها "الرسالة المنعطِفة" (إذ لم

يَرُقْ له، حسب لفظه، اسم "القهقرية"). هذه القربي بين الجلياني والحريري لافتة، ومناسبة؛ وتشير، أيًّا كان الأمر، إلى مساع معروفة في التأليف قامت على إبراز التفوق اللغوي لكاتبها. وقد يَعنى ما أوردتُه نوعًا من التشبه أجراه الجلياني بالحريري؛ فهما تتابعا الواحد بعد الآخر: الحريري (446-516 هـ)، ثم الجلياني (531 - 602 هـ)، ما يعنى أن الجلياني لم يلتق بالحريري، وإنما لحق به، وطلبَ محاكاتَه، والتفوقَ عليه (كما يمكن التكهن، وفق الأخبار ودلالاتها). كيف لا، وقد أفادت أخبار كثيرة عن الشهرة التي طاولت الحريري إثر عمله على مقاماته... فقد قيل إن النسَّاخ تهافتوا على استنساخ مقاماته في بغداد، حتى إن الحريري نفسه وقَّعَ بخطه، في عدة شهور من سنة 514 للهجرة، على سبعمئة نسخة منها. بل تضيف الأخبار أن شهرة المقامات ذاعت حتى بلغت الأندلس، فكان أن أتى علماء منها، واستنسخوا المقامات: هكذا تكون قد اكتملت الدورة، بخطوطها العامة، بين الجلياني وبين الحريري، من دون تفاصيل مزيدة.

إلا أن الغريب، في أمر المقامة، هو أنها وُضعت، في بنائها كما في مادتها السردية، على "مقلب" حكائي يخص حياة "أهل الكدية"، أي المهمشين



وأصحاب الألاعيب الظريفة، فيما يقوم صنيع "المقامة" اللغوى على لغة شديدة التقعر والندرة... لا يختلف صنيع الجلياني، في مدبّجاته، عن هذه اللغة، وإن شعرًا: لكي يقوى الشاعر على صنيعه اللغوي، يحتاج (مثل كاتب المقامات) إلى زاد لغوى واسع، لكي يستقى منه ما يحتاجه في التراكيب اللغوية - الشعرية التي يُلزم نفسه بها في صنيعه. وهو ما يذكره الجلياني في مقدمة "القدسية"، أي أنه لم يسمح لنفسه، في الأبيات الشعرية، بأيّ جوازات أو تضمين وغيرها... ما يزيد من غرابة صنيع الجلياني، هو أنه يتولى المديح في بعض ملوك الأسرة الأيوبية، وفي انتصاراتها، فلا يشير في الغالب (سوى بعض الذكر الحربي) إلى أعمالها، وإنما إلى "صفات" التعظيم والتفخيم المناسبة أو المطلوبة في المديح [9]. ماذا عن المدبجة شعرًا؟

يقسم الجلياني الكلام إلى ثلاثة أنواع: "نظم وتدبيج وكلام مطلق"، أي غير مقيد بقواعد (ص 74). ويعرِّف المدبجة كما يلي "نظمٌ في نظم مشتبك متداخل"؛ وهذا يعنى أن تتابع الأبيات في الشعر القديم غير متوافر في المدبّجة، بل تقوم المدبّجة على تشابك وتداخل في ما بين أبياتها. هذا يعنى، واقعًا، وجود قصائد متعددة في المدبّجة الواحدة، وأنها تتخذ، في توزّعها فوق الورق، شكلًا غير متتابع كما في الشعر القديم عادة، وإنما تتخذ شكلًا متداخلًا، ما يعنى أن الأبيات والقصائد "يُداخل" بعضها البعض الآخر. ويتخذ هذا الشكل - الجديد في الشعر العربي بالتالي (وفق ما هو معروف) - عدة هيئات، فيذكرها الجلياني بالاسم: مبسوط (وهو التقليدي المعروف في الشعر)، مضاعف (أي المزدوج)، مصدَّر (أي الذي يتصدر غيره في الورقة)،

منَهَّر (أي جار مثل النهر)، مختَّم (أي الواقع وما يغلب على تلقى هيئة المدبِّجة هو أن لها في ختم طباعي)، ومنجَّم (أي الواقع في هيئة شكلية مختلفة من مدبجة إلى أخرى. نجيمات) وغيرها. كما يشدد الجلياني على أن كل قصيدة، في المدبّجة الواحدة، تحتفظ بأبياتها كما بشكل نزولها على الورقة، إذ أن "كل صنف منها قائم بنفسه، تام الصنائع" (ص 76). هذا يجعل المدبّجة عملًا كتابيًا مبتكرًا، لكنه صعب القراءة بالتالي؛ وهو ما كلُّ مدبِّجة، بالتالي، عملٌ مبتكر، مختلف، يسهله الشاعر لقارئه إذ يضع ما هو أشبه "خريطة طريق" للتنقل في المدبجة، ما يَردُ في بداية المدبّجة، وهو كيفية القراءة لها.

#### المدبّجة بوصفها شكلًا

رؤية المدبّجة تبلبل النظر، بقدر ما تُغريه. تبلبلُه حكمًا، إذ أن النظر إليها، أو فيها، لا يقود بالضرورة إلى القصيدة في شكلها العروضي، القالبي، المعروف. هكذا نقع على كلمات أو على سطور متقاطعة، ما لا يُذكِّر بالبيت الشعرى المستوى في سطر، في سطور متوالية ومتشابهة. كما أن النظر في ألفاظها، في تتابعها، يُظهر أن بعضها متلون بأصباغ (وفق لفظ الجلياني) مختلفة، وليس بلون المداد وحده (كما يمكن العثور عليه في مخطوطات الشعر القديمة).

الدبّجة، بهذا المعنى، ليست قصيدة، بل هي - على المستوى الكمي - أكثر من قصيدة واحدة، إذ تلتقى فيها وتتقاطع أكثر من قصيدة، وبقواف مختلفة. المدبّجة، إذًا، النظر فيه، ربما أكثر من القراءة فيه. المدبّجة تُبلبل النظر، ما دام أنها تمثل للعين

من دون الهيئة النسخية القديمة (الانتظام المتوالى في قالب مستطيل)؛ ولا تتابع العينُ فيها ما تتابعُه في سطور في كتاب. فالعين تتوزع في نقاط عديدة ومختلفة فيها (ما يشبه النظر إلى العمل الفني في مجموعه)، يحار البصر في مرآها وتَذهل الفِكَرُ في

خرجت القصيدة، مع المربّجة، من القالب المتناظر، المستوى في سطوره المتوالية، صوب ما يمثل للعين مثل صورة خطية - شكلية - صباغية متبدلة من ورقة إلى ورقة، من قصيدة إلى أخرى، من مدبّجة إلى أخرى. يخاطب عين الناظر قبل القارئ منذ الالتفاتة الأولى.

القصيدة القديمة، العروضية، في عهد

الجلياني، كانت تمثل للقارئ كما للناظر في هيئة واحدة: تتألف من أبيات مستوية، ومن توالى هذه الأبيات التتابعي. هذا ما كان يرسم لهذه القصيدة شكلًا قالبيًّا، في هيئة مستطيل طولى في الغالب. هذا ما يتبدل مع مدبّجات الجلياني، إذ نجد أبيات القصيدة تنتظم (كما العادة) في سطور مستوية وأفقية، فيما نجد غيرها يرتفع عاموديًّا، أو يتلوى... أو نجد أبياتًا تدور في دائرة، وغيرها من التشكلات. هكذا يصبح للورقة في المدبّجة شكل بنائي مختلف عما كانت عليه القصيدة القديمة: بدل الشكل المستطيل، ستمثل المدبجة، في أحوالها البنائية الكثيرة، وفق صورة جامعة، تتوزع وتتفرق في أشكال يمكن التعرف إليها. هذا ما يشرحه الجلياني بنفسه "ألفيتَ اللطائف جناها، فزهرُها الملُّح أكمامها تُسقى من شطين، نابتة في رياض النظم

كتاب، عملٌ كتابي وهندسي وصباغي يليق المُدح، وثمرها المِنح، ملتفة على ساقين الأخضر حيث نجمت بدائع المنظر، في فروع تشتبك وأصول تشترك، حفَّتها أنامل مخضبة تشير إلى هذه الروضة المخصبة، وضِمنَها مربع معين تحلى بالعقيق فتعين، وأنهار مَسِيلُها نضار وأزهار تُجنى فلا تُضار،

مبناها، مرسلةً جدولَين مذهبين تقاطعا مسبعات، مثمنمات، متسعات، ليصلا ذات البين، إلى مختمة منمنمة، معشرات، اثناعشريات، أطراف، زوايا، جادها الإحكام فأحياها وحَكَمَ الاشتراك على أطرافها وزواباها" (185). هذا ما يتابعه بالقول "ازدحمت أشكالها كما يمكن التنبه أيضًا، في كلام الجلياني،

ازدحامًا، والتحمّ إشكالها التحامًا، كأن المثل الإقليدسية صيرت إليه، والحِيَل الشاكرية صوّرت عليها، من مثلثات ضمن وغيرها، فهو يطلب لمواد المدبجة أن تكون مساحتها، ومدورات خطرن ساحتها، (حسب لفظه): ملتفة، متناظرة، متقابلة، ومربعات معينة ومخمسات مبينة تشتبك، تشترك، تتقاطع، تلتحم، ومسدسات متمكنة، ومسبعات تندرج ازدحمت، صورت، تندرج، تتعرج وغيرها. ومثمنات تنعرج، ومتسعات موسعات لو شاء الناظر إلى المبّجة تشبيهها بصنيع ومعشرات منتشرات، واثناعشريات ثقافي قديم، لَمَا شبَّهَها بالقصيدة أبدًا، متناسبة ومخروطات متراكبة، وما يتولد بل بتشبيكات خطية - زخرفية، فوق بالتركيب منها أعم مما حكينا عنها" (186). جدار قصر، أو على آنية، أو فوق أثواب هذا ما يؤكده في مواضع أخرى من كتابه وغيرها. فالمدبجة، مثل القصر الزخرف، "صورة شجرتين ملتفتين تشتمل على أربعين بيتًا عينية لزومية، مزدوجة على أعمال متعددة، بين خط وتشكيل عمادُ... اللزوم، متناظرة متقابلة: الذي عن اليمين وصباغة. وما يصحُّ في القصر والآنية أفاض... مثلُه عن اليسار في مثل موضعه وشكله والثوب، يصحُّ في المدبجة، وهو أنها عمل عمادُ... مفرغًا من الأصل على هيئة الآخر" (233). مركّب. يحفل التعريف بصنيع الجلياني أعلاه ونظريته، بل من غيره، من مدونة أخرى: شجرة، الزهر، الثمر، الساق، الرياض، الفروع، الأصول، أنهار، جدول وغيرها، أي مما يتحدر من معجم "الواحة" (كما تحدثنا عنه في الفصل الأول)، وما يجمع وغيرها. بين الخضرة والماء، في المدبجة كما في الدار

> كما يتحقق الدارس من ألفاظ واصطلاحات، احتيجَ إليها للتعريف بالمدبّجة من خارج المتن الشعرى، إذ يعود الجلياني إلى غيرها من زاد الهندسة وأشكالها: موضع، شكل وأشكال، مربع، مبنى، مختمة، منمنمة،

المثل الأقليدسية، الحيل، المدورات، مخروطات، التركيب، هيئة وغيرها.

إلى أن له أوصافًا لتوزع الألفاظ والأبيات لا تتناسب مع متطلبات الوزن أو النحو أو الآنية المزينة، أو الثوب الموشى، تشتمل أفاض...

> المدبّجة تتعين في شكل مبتكر، مُتئلِّف بألفاظ واصطلاحات غير متأتية من الشعر من عدة أشكال، بل قد يختار الجلياني شكلًا منها، مألوفًا، مثل الأشكال التالية: الشجرة ذات الأغصان، والدائرة، والخانات الربعة، والخطوط المتقاطعة بشكل هندسی مضبوط بین عامودیة وأفقیة

#### قصيدة ذات صورة زخرفية

هكذا لم تعد قراءة القصيدة ممكنة كما في سابقها من الشعر: تحافظ الصنعة الشعرية على مبدأ "وحدة البيت"، بل تُطبّقه بصورة محكمة، وهو ما يوضحُه الجلياني ويؤكده بنفسه. إلا أن البيت مربعات، مخمسات، مسدسات، يخضع في تأليفه إلى حسابات لا تتصل في الجملة، في البيت الواحد، ترتيب...

بالوزن والتفعيلات والمتحركات والساكنات وحدها، وإنما يخضع تنظيمُ البيت أيضًا لحسابات واقعة في الحروف، في تتابعها التلقائي أو في قلبها وعكسها. ومن المعلوم أن هذا الصنيع قائمٌ في بعض "مقامات" الحريري، إذ يقوم، في مقامة، على سبيل المثال، بإيراد كلمات، فتكون مرة منقوطة ومرة غير منقوطة؛ أو تتوالى الكلمات، في مقامة، بالتبادل بين النقط وعدمه، أو يرد مقطع في المقامة غير منقوط بكامل ألفاظه وغيرها، فضلًا عن السجع والمحسنات

هذه "الألعاب" اللغوية عديدة في أبيات قصائد الجلياني، وأكتفى بعرض عينات منها. قد يبدأ كلُّ بيت في قصيدة بواحد

وهكذا في الأبيات التالية: هذا التناوب الثنائي لهذين الفعلين هو ما يبنى القصيدة بيتًا بيتًا، وبيتًا تلو بيت، مرتكزًا إلى فعل في بداية كل واحد منها.

أو نجد الجلياني يُقدِم، في افتتاح بيت، على استعمال عدد من الحروف، ثم لا يلبث أن يستعملها، هي ذاتها، ولكن... بالقلوب، كما في هذا المثل:

يا مَنْح مَهْ (...) يأمنْ حَمَه

... وهكذا في كل بيت من هذه القصيدة. هكذا يتمُّ "التلاعب" اللفظى والنحوي بالبيت تلو البيت في القصيدة الواحدة. إلا أن هناك "تلاعبات" أخرى تنادى الناظر أكثر من الفاحص اللغوى في الصفحة عند الجلياني. بات لترتيب الحروف، والألفاظ،

شكلى بالتالى، ما يخضع لحسابات أخرى، غير حسابات النحو والوزن. هذا ما يصيب البيت، وهذا ما يصيب القصيدة. هذا يعنى، في واقع العمليات الجارية، أن القصيدة (والقصائد) تتنزل في أشكال بوصفه مهندسًا، ومزخرفًا. ما يقترحه الجلياني في تصميمه العام هو ما يشبه قوالب الزخرفة في الفن الإسلامي. هذا مدعاة للتساؤل: أهي رسوم أم أشكال أم

يمكن القول، بداية، إنها من الأشكال، وإن تترسّم أحيانًا شكل الشجرة أو النهر وغيرها؛ وهذه معروفة ومستحسنة في الزخرفة، ما يوافق بالتالى قواعد متبعة في الفن الإسلامي. وإذا كان صنيع الجلياني الشعرى جديدًا في الغالب، فإن صنيعه الشكلي ليس بالجديد، إذا أخذنا في عين الاعتبار ورود مثل هذه الأشكال في الكتب والعمائر القديمة. وتكون الجدَّة الأكيدة ماثلة في المدبجة، في الكتاب، في الجمع بين التوليد الشعرى وبين توظيف أشكال زخرفية في العمل عينه.

ما يعنى الدارس، في المقام الأول، هو الوقوف عند هذه العلاقة بين البيت وبين الشكل. وهي علاقة يتضح، بعد درس معطياتها الشعرية والشكلية ، أنها تتعامل مع الشعر تعاملًا زخرفيًّا؛ وهو ما يمكن تتبُّعُه في تشكلات القصيدة والبيت فيها. فهناك (كما جرى الذكر أعلاه) أكثر من شكل، ومن علامة، تضاف إلى هيئة كل قصيدة في المربّجة، ما يجتمع في الأشكال والحسابات وأدوات الهندسة)، وفي بعض العلامات الهندسية التي تتشبه بإرث هي تنتج صورة، وتعرضها، وفق معنى الواحة، من شجر وماء.

اتضح، في التحليل أعلاه، أن القصيدة تنبني، في بعض حروفها وألفاظها، وفق تتابع وحسابات شكلية، في التتابع أو التعاكس وغيرها. كما اتضح أن قالب القصيدة في المدبّجة "يتنزل"، أو ينتظم صورة تنزيهية مختارة؛ وهي ليست من صنيع الشاعر وفق شكل هندسي (وأكثر) مُختار، بل مسبق. كما اتضح بالتالي أن انتظام "هيئة" القصيدة والمدبّجة بات يتكل على المسطرة والبركار وغيرها في عملية "إظهارها" و"تقديمها" للقارئ بوصفه ناظرًا أيضًا. إلا أن التحليل لم يستكمل الإجابة المطروحة، أو جميع عناصرها: هل تعوِّل القصيدة، والمدبجة، على الصورة أم على غيرها في

تشكيل بنائها وهيئتها؟ يتلقى القارئ أو الناظر (المزامن للجلياني) المدبجة بعين... أليفة ، إذ تشبه في "هيئتها" ما يعرفه، ما يلقاه (في تلك الأزمنة)، في قبة، في جدار، في آنية وغيرها. فكثير من هيئات الرسوم والأشكال في المدبجات يستعير منظرًا، شكليًّا وزخرفيًّا معروفًا، ما لا يُعتاد عليه في كتب الشعر، بل في أعمال الزخرفة والتزيين. فكثير مِما يَرِدُ في المدبّجات قابلٌ للتعرف إليه في متن آخر، هو متن الفن الإسلامي، ولا سيما الزخرفي والتزييني منه. وما تستعيره المبّجة، لا يقوم على استقراض صورةٍ، أو وجهٍ، وغيرها، وإنما على استقراض أشكال أليفة، مثل الشجر وغيرها، في جدران المساجد أو القصور وغيرها. لهذا لا يمكن الحديث عن "صورة" في المدبّجات إلا وفق معنى محدد، وضيق: الصورة، فيها، لا تتمثل وجهًا أو مشهدًا، ولا ترسم حكاية الهندسية (لا اليدوية والمتفلتة من القيود وغيرها (مثلما نلقاها، في المقامات، بتدبير من المصور يحيى الواسطى [11])، وإنما

الصورة... التنزيهي، أي الساري في الفن

قيمة القصيدة بجعلها ذات هيئة وأصباغ وأشكال، ما يعنى طلبَ إنزال القصيدة

الإسلامي. هي صورة هندسية في المقام الأول، طبيعية في بعض رسومها، وتعمل على زخرفة العناصر وتجميلها بالتالي.

هكذا انبنى نظام متباين بين "نظمية"

القصيدة وبين "صورتها" فوق الورق:

تحافظ القصيدة الواحدة على عروضها

وقافيتها، لكنها متبدلة في توزّعها فوق

الورقة، ما يمنح القصيدة هيئة جديدة، غير مسبوقة: هيئة صورية. وهي صورة مسبوقة، إذا جاز القول، إذ إن الجلياني يقترب من السطر (بمربعاته وخطوطه النظامية فوق الورقة، وفق المسطرة)، ومن الدائرة (بخطها الواحد أو المضاعف، فوق الورقة، وفق البركار)، ومن الشجرة ذات التقسيمات الهندسية المتفرعة منها (بخطوطها، وفق السطرة)، ومن الدوائر والرسوم الفلكية، ومن القناطر المعمارية وغيرها. لكن الجلياني كان راسمَ أشكال هندسية، مقتديًا بما هو مألوف في الزاد الهندسي الزخرفي في تلك العهود، من دون أن يَخرج عليه، أو أن يضيف إليه: لا يُقدِم على خرق أيّ من العادات والقواعد المتبعة في تلك العهود، فلا يرسم هيئة آدمية، أو منظرًا بالمعنى الفنى للكلمة. وهو ليس بمصوِّر بالتالي، عدا أنه يُبقى أشكاله في دائرة "النهى" الإسلامي، أي اتِّباع "التنزيه". هذا ما يجعل كلام المحقِّقَين، منذ عنوان الكتاب، وخصوصًا في مقدمتهما، عن "التجسيد" كلامًا غريبًا للغاية، إذ يضعان للمقدمة العنوانَ التالي "مع دراسة للشعر المجسد بصريًّا". هكذا يكون الجلياني، في صنيعه، يرفع من

الجلياني، يوفر لقصيدته عنايات مزيدة في الصنيع الفني. وهو أمر يكاد أن يكون متأتية من خارج تقليد الشعر. ومن أولى ناشئًا في التعامل مع الكلمة الأدبية، وفي هذه العنايات والتوصلات الناشئة هو أن ربطها أو عرضها وفق مثالات بصرية. فإذا القصيدة لم تعد للسماع والتدوين فقط، كان الخط العربي أظهر جمالات الحروف، أى الحفظ في ذاكرة وفي ورق، وإنما باتت والكلمات، ولاسيما في الآيات القرآنية، وإذا ما لا يُسمع، بل يُقرأ: يُقرأ وفق تعليمات كان هذا الصنيع قد انتقل من المخطوط إلى إرشادية لتوزيعها و"لألعابها"، وفق حيطان المسجد والقصر والآنية والثوب عين الفهم والتواصل، ووفق عين البصر (خصوصًا وأنه يعدد الأصباغ في الخطوط).

لم يكن الجمع بين المقامة والمدبّجة،

في التواريخ وفي الصنع الأدبي، جمعًا

استنسابيًا، بل هو جمعٌ موافق للزمن

التاريخي، وللزمن الكتابي، على ما يمكن

الاستنتاج. هذا ما جرى عرضه أعلاه عن

علاقات بين الحريري وبين الجلياني؛ وهو

عزز هذه التلاقيات، إذ كشف عن تشابهات

في الصنع التأليفي بين النوعين الأدبيين

المذكورين. إلا أن هناك ما يستدعى التحليل

المزيد في هذه المسألة، ويتناول أمورًا

متفرقة، لكنها قد تكون مجموعة في الزمن

توقف غير كاتب عربي وأجنبي عند

العلاقات الخصبة بين المقامات (لا سيما

لدى الحريري) وبين تناولها الفني (لا سيما

عند الواسطى). فقد كشف غير كتاب

ودراسة، وبغير لغة، عن وجود نسخ

متعددة، في غير زمن، عن تصوير المقامات

في مخطوطات فنية [13]. ولو تتبَّعَ الدارسُ

جملة من التواريخ، بين صنع الواسطى (ابتداء من القرن الثالث عشر اليلادي)

وبين صنع الجلياني القريب زمنًا منه،

لأمكنه تتبع خطوطَ اتصال واجبة الدرس.

التاريخي والتأليفي. فعمَّ أتكلُّمُ؟

وغيرها، فإن ما يحدث، مع الجلياني، يطلب تمثلًا "فنيًّا" للقصيدة. هذا ما يشير إلى "استمداد" القصيدة لفنون متأتية من خارجها الأدبى، ومن قواعدها وجماليتها. القصيدة تحفة للاقتناء غير أن هذا الاستمداد "أنزل" القصيدة (بين حروفها وأبياتها) في لعبة الشكل والأشكال، لكنه أبقى الكلام غير "متفاعل" بالضرورة مع الرسم، عدا أنه بات صعبًا، بل متعذر القراءة. وهو ما يصح في المقامة

أبطلَ صنيعُ الجلياني، مثل الحريري ما صرّح به الأخير بنفسه. كما أن التحليل قبله، "مقروئية" اللغة، إذ جعل القراءة (وعمادُها الفهمُ) غير ممكنة إلا للمقتدرين في اللغة، أو لن يصطحبون معهم، في القراءة، أكثر من معجم. كما يمكن القول أيضًا إن العلاقة بين القصيدة والرسوم الصاحبة لها، تبقى شكلانية، زخرفية، ما دام أن الشاعر - المصمِّم لا يقيم أيّ علاقة تواصل (تعبيري وغيره) بينهما، فيما بنت مزوقات يحيى الواسطى وصورُه، في مقامات الحريري، علاقة تفاعلية أكيدة، تقوم على الإظهار والتعيين، بل زادت على الصورة معطيات ليست متوافرة في المقامة

> مع الجلياني، لم تعد القصيدة مكتفية بذاتها، بما توارثته من تقاليد صنعية، وبما يتدبره لها من نَسْخ (والوراق من استنساخات مزيدة). بات الشاعر، مثل

بالضرورة [12].

إلا أنه يستطيع التكهن والتخمين ووضع الفرضيات، ومنها: ألا يمكن أن يكون هناك مساع للتشبه بين الصنيعين؟

مثل هذا الاحتمال وارد، وممكن، إذ يبيح

التفكير في ما يمكن أن يصيب التأليف الأدبي من مساع تجديدية، سواء في مادته الأدبية أو في صنعه المادي. هذا ما يمكن التفكير به ابتداء من "العنايات" التأليفية التي بات يوليها بعضُ كُتاب النثر "الديواني" بكتاباتهم؛ وهو ما تحفل به كتب عديدة قديمة، في فترات متقاربة من زمن الجلياني، وفي الأندلس، ما يزيد من تأكد الوجهة التأليفية الحادثة. فبين كتاب "نقد النثر" لقدامة بن جعفر (المتوفى في العام 337 ه) و"كتاب الصناعتين" لأبي هلال العسكري (المتوفى نحو 395 هـ) وغيرهما، قبلهما وبعدهما مباشرة، يتحقق الدّارس من كون هؤلاء المؤلفين يتدبرون - مع الإقرار السبق ب"علو" الشعر عن غيره -مكانة "أدبية"، لا "ديوانية" وحسب للنثر. إلا أن "أدبية" النثر (ابن المقفع، الجاحظ، أبو حيان التوحيدي...) لن تتأكد وتتنامى بعدهم، بل يمكن الحديث عن مكانة باتت ممكنة لـ"الديوانيين" في القرون التالية، كما يمكن معاينة ذلك في "المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر" لابن الأثير، الكاتب "الديواني" (المتوفى في العام 637 هـ) وغيره [14]. هذا ما يمكن تتبعه بصورة أوفى، قبل ذلك، عند الكلاعي الإشبيلي (في القرن الهجري السادس) في كتابه "إحكام صناعة الكلام في فنون النثر ومذاهبه في المشرق والأندلس" [15]. ففي هذا الأخير، يمكن الانتباه إلى أن الناقد الأندلسي يستخلص عددًا من أنماط الكتابة "الديوانية" وأنواعها، مثل المرصَّع"، و"المغصَّن"، لا يسع الدارس معرفة "البدايات" هذه، و"المفصَّل" و"الموزى" وغيرها (م. ن.، ص

aljadeedmagazine.com 2/2 78

ص 104-104). وهي - كما يمكن الملاحظة - تتلاقى مع ما كان الجلياني قد اختطه لمدبّجاته. وفي خلفيات موقف أكثر من كاتب أندلسي، من الجلياني إلى الكلاعي، يتحقق الدارس من أنهم يتصرّفون من قبيل استكمال ما بدأ به المشارقة في هذه النزعة "البديعية"، والتفوّق عليهم، وإنتاج أعمال أدبية ونقدية "مخترعة"، حسب لفظ ابن الأثير.

لا يسع الدارس، ولا البحث، التمهل والتتبع المزيدين في المسار، إذ يتعدى تمامًا استهدافات البحث. فيكتفى وحسب بالتنبه إلى أن "العناية" بالصورة، ومنها الزخرفة والتوشية والصورة وغيرها، تنامت حضورًا في مخطوطات الأدب، مثلما تنامت صناعات تأليفية متفاعلة معها، ما يمكن تسميته بـ"زخرفة الكتابة". ولو أجرى الدارس نقلة في هذا التاريخ المترامي، لأمكنه الوقوع، على سبيل المثال، على "ديوان" في القرن الهجري العاشر لابن معتوق، يقوم فيه كاتبه بإنتاج "مقطعات" (حسب وعكسًا على أنحاء شتى" [16].

هذه الكتابات باتت تجعل من "التفرّد" اللغوي (أي صعوبته، واقعًا)، "البديعي"، عنوانًا لتفرد كاتبها، ولمكانته بالتالي. وهو مسعى من قبلهم لرفع المكانة بما يدانيها من مكانة الشعراء... المدّاحين. هذا ما أمكن التفكير به في مساعي النثر "الديواني"، وهو ما يمكن التفكير به في المقامة نفسها، حيث اجتمع "التقعير" اللغوى مع "المقلب" الحكائي المسلى. وهو ما يمكن أن يجمع - في تتابع الفرضية ذاتها - بين "الفرادة" اللغوية التي في المقامة وبين العناية التصويرية التي بات الواسطي وأقرانه يُتْبعونها بالقامة.

قد يستجيب إلى ذائقة لدى الحكّام باتت تتخفف من الإرث الأدبى والشعرى (أو لا تتوافر لهم مَلَكات هذه الذائقة)، فيعولون على... الصورة، أو على الانبهار ب"الألاعيب اللغوية" القابلة للتعداد، للملاحظة، مسقطين "وعورتها" اللغوية. وهو ما يقود بالتالى إلى صوغ الفرضية في منتهاها المطلوب لها، وهو: ألا تكون المدبجة إنتاجًا مناسبًا ومتولدًا من التواصل والتشارك بين هذه الإنتاجات الأدبية والتصويرية في هذا التاريخ، حيث يطلب الشاعر، مثل الجلياني، أن "يتفنّن" بوجوه المواهب المختلفة؟ ألا تكون المدبجة إنتاجًا متساوقًا مع بعض ما يُنتج من قبل المنتجين الثقافيين، ووفق ما يستسيغه الحاكم، ويتقبله في مقتنياته؟ فالمدبجة ليست قصيدة مخطوطة، يقتنى الحاكم كلماتها، لا صنعها الخطى والمادي، بل هي عملٌ قابلٌ للاقتناء، للتمتع بها، لفظه)، وهي تُقرأ طولًا وعرضًا وطردًا للتباهي بملكيتها. تستعير المدبجة من الفن نادرة، مقتنى فاخرًا، ما قد يناسب تغيرات في الذوق وأحكامه، من جهة، وفي كفاءة المقتنى اللغوية والأدبية، من جهة ثانية. لا تسعف الدارس قراءة المدونة القديمة في التعرف إلى أحوال الاقتناء والذوق: قد يساوى ثمنُ جاريةِ أكثر من البدل المادي لقصيدةِ مدح باهرة. ومن المؤكد أن بدلَ

باتت القصيدة، إذًا، تحتاج إلى "خارجها"،

عمل کتابی ملوّن ومصور یساوی أکثر

من قصيدة مدح... كما يميل الدارس إلى

الاعتقاد والتخمين بأن ميلاً متعاظمًا إلى

الاقتناء ترافق مع افتقار متعاظم للكفاءة

اللغوية والأدبية لدى الحكام.

ما لا يتّضح كفاية في انتظام هذه الفرضية هو أن الرفع من مكانة الناثر أو المصور البصرى السارى حينها ما يجعلها: تحفة البحث في اتجاهات مغايرة

استندَ التحليل أعلاه، إلى المعاينة والفحص، كما بني فرضية تبعًا لمعطيات وتقديرات. إلا أنّ مؤدى هذا التحليل ارتكز إلى علاقة أكيدة، ممكنة، بين القصيدة والصورة، الزخرفية تحديدًا. إلا أن في إمكان التحليل التوجه في وجهات أخرى، مختلفة، تُظهر حصول التفاعل المذكور، في أزمنة سابقة، ولا سيما في الحقبة العباسية. فعمَّ أتكلم؟

مثل هذه الأسئلة ضرورية، إذ تثير أسئلة حول ما لم يُدرَس في النقد العربي، سواء القديم أو المتأخر، أي وجوه علاقات بين داخل القصيدة وخارجها من أساليب

ما يُنعش حضورَها الفنى والجمالي. فما كانت عليه القصيدة - بوصفها مرجعية أدبية وجمالية - منذ الجاهلية، لم يعد -مع الجلياني - مقبولًا ومساويًا لما باتت عليه عروض العين: الفاهمة والمغتوية بنظرها. ذلك أنه، في موازاة القصيدة في عليائها، ولَّدَ التمدن الإسلامي، في المصحف كما في المقتنيات المادية المختلفة، أشكالًا للمتعة البصرية، ما تمثل خصوصًا في: الخط، والعمارة والزينة؛ وهي متعة متاحة لكل ناظر، حتى لو كان أمّيًّا. أيمكننا القول، بالتالي، إن عمليات المقامة أو المدبّجات، كان يُقصد منها - عمليًّا - إبطال الحاجة إلى العين الفاهمة، والإعلاء من العين الناظرة - عين الجميع، والحاكم في أوّلِهم؟ هكذا جرى رفع القصيدة الى مصاف الأثر البصرى، ما جعلها تستفيد من أساليب الشكل والخط والزخرفة؛ إلا أنها استفادة "خارجية"، شكلانية، مظهرية، من دون علاقة تفاعل خصب ومنتج بين القصيدة

F.17 5/11.2





الفنون والآداب. وإذا كان مسار التفاعل هذا بقى استعماليًّا، غير مجدّدٍ بالضرورة للشعر، ولا للفن البصري، إلا في حدود خفيفة، ظاهرة، وزخرفية، فإن علينا - هذا ما أسعى إليه - البحث عن التفاعل في تجارب أخرى غير تجربة الجلياني: هذا ما أبحث عنه وفق السؤال التالي: هل ترى القصيدة إذ تكتب أبياتها؟ هل دخل

لقد توقفت، لهذا الغرض، عند قصائد مختلفة، لقصيدتين عند أبي نواس والبحتري، وعند اقتباسات عديدة من شعر ابن الرومي

أخترتُ هذه القصائد، وكان في الإمكان اختيار غيرها، لدى شعراء آخرين، لإظهار ما لم يستوقف الدرس العربي، وهو حصول علاقات خافية، أكيدة، بين العين والقصيدة. هذا ما يمكن للدارس أن يتابعه في كثير من شعر أبي نواس (145 - 199هـ؛ 762 - 813م)، في ما تعمل عينُه على التقاطه، في حانة، في مجلس،

وما يترافق في الغالب مع نزعة سردية بيّنة. فالعين تبصر لكي تروي: هذا ما ترصده، وترويه عن الخارجة من حمّامها، في لعبة في المعنى، في الإظهار، تقوم بين الظلام والضياء، بين الليل والصبح، في لعبة "لونية" تعززها الحركة السردية في القصيدة. هذه العين التي ترى، مع أبي نواس، حميمةٌ، "جوّانية"، تسترق النظر (إذا جاز القول)، بينما تميل عين البحتري (205 - 284هـ؛ 821 - 897م) إلى أن تكون عينًا قريبة من حيث يجري المشهد الذي تنقله - الذي تصوره، وهو "مركب" الخليفة المنطلق إلى المعركة... يصف البحترى غيرَ أمر في المركب، في جنوده، في سلاحه، في معاركهم، في هياج البحر وغيره؛ وهو ما يرد في لغة تُسَمِّي، مادية، دقيقة في حركاتها، في أفعالها.

أما عينُ ابن الرومي (221 - 283هـ؛ 836 - 896م) فتبدو ذات اشتغال متمادِ بالنظر؛ بل باتت القصيدة عنده أشبه ببناء منظر. فمن يسترجع عددًا من قصائد المدح لديه يتحقق من أنه يمهد لها

بعشرات الأبيات الراسمة لمنظر حسن. ومن لا يحتاج الدرس إلى إظهار فنون الوصف يتصفح أبياتًا مختلفة من شعره يتحقق من في شعره، بل التنبه إلى تأليف شعري يقوم على العين، وعلى بهجتها، وصنعها الحسن لما تراه، كما في هذه القصيدة التي والغائب، التأليف ذو النِّسَب، المنحوت تتحدث عن العنب "الرازقيّ المعروف في الخشبي، سطور الكتاب، دمية المحراب، العراق:

> الوشي، التماثيل، زرابي وشي، التصاوير "ورازقيِّ مَخْطَفِ الخصور وغيرها الكثير. فهي ألفاظ واصطلاحات كأنه مخازن البلّور أليفة في لغة قصيدته، عدا أنها تشير إلى قدضُمِّنَتْ مسكاً إلى الشطور وفي الأعالى ماءً وردٍ جوري

ما يستوقف في شعره، هو أن قصيدته لم يُبق منه وهجُ الحرور تتملَّك "خارجها"، كعين "الناظر إلاضياءً في ظروف نور".

الضاحك"، أو "أيام أستقبل المنظور هذه العين لا تصف فقط، ولا تصور مبتهجًا"، حسب لفظ ابن الرومي. لهذا وحسب، وإنما تُبصر لمتعة في البصر، في

إشراك المتلقى بما ترى، وتذوق ما ترى. هكذا أمكن التنبه إلى مسار سردى في عدد من قصائد أبى نواس، وإلى وصف سردى وإخباري في بعض شعر البحتري، وإلى بصرية وصفية وحركية في بعض شعر ابن الرومى... وهى، في مجموعها، لا تربط القصيدة بالزمن وحسب، وإنما تستدخل، في القصيدة، ما كان يتعين وينوع ويجدد تجليات الأدب وتمثلاته في عدد من فنون

الأدب والنظر [18].

شاعر وناقد واكاديمي من لبنان

#### الهوامش:

[1] عبدالمنعم بن عمر بن حسّان الجلياني الأندلسي: "ديوان التدبيج: فتنة الإبداع وذروة الإمتاع"، حقّقه وعلق حواشيه: كمال أبو ديب ودلال بخش، دار الساقى ودار أوركس للنشر، بيروت-إنكلترا، 2010.

[2] أديب، من أهل جليانة في أحد حصون غرناطة بالأندلس، هاجر إلى دمشق، وكانت معيشته من الطب، وفيها التقاه ياقوت الحموي، وقد زار بغداد في العام 601 للهجرة، ثم توفي في دمشق.

[3]من هذه الكتب: "أدب السلوك"، تحقيق وتقديم: د. بكري علاء الدين، بيروت، كتاب-ناشرون، 2017.

[4]خير الدين الزركلي، "الأعلام"، ص 167.

[5] تمكن العودة إلى مقالة عبدالله مخلص في منشورات مجمع اللغة العربية، دمشق: وقد عدت إليها في نسخة إلكترونية مصورة بالتعاون مع شبكة الألوكة، ص ص 263 - 239 www.arabacademy.gov.su

[6]وهناك غيرها من الملاحظات، ما لا حاجة لذكره، ويتعدى غرض هذا الكتاب.

[7] تعني "المعارضة"، في الشعر العربي القديم، محاكاة صنيع شاعر في قصيدة له، والتفوق عليه فيها، على أن يتَّبِع الشاعر ذات النوع والوزن والقافية.

[8]القاسم بن على الحريري، المعروف بأبي محمد (446 - 516 هـ)، وهو من أدباء البصرة، وصاحب "المقامات" الشهير، بعد بديع الزمان الهمذاني، وقد بدأ بكتابتها في العام 495 هـ، وذاع صيته الكتابي بها إثر استنساخها، وجرى تعيينه في ديوان الخلافة في منصب

[9] أكتفي بإبداء هذه الملاحظة ، على أن أعود إلى معانيها الكتابية والاجتماعية في فقرة تالية.

[10] هذا ما يجده الزائر، حتى أيامنا هذه، في دُور أندلسية، في قرطبة على سبيل المثال، بين الفسقية والشجر ذي العطور الفواحة.

[11] يحيى بن محمود الواسطى الذي اشتهر بصوره لمقامات الحريري في القرن الثالث عشر الميلادي.

[12] هذا ما درستُه بتوسع في: "الواسطي، ذلك المجهول"، في كتابي: "الفن الإسلامي بين اللغة والصورة"، دائرة الثقافة، الشارقة،

2018، ص ص 177 - 194.

معرفة ابن الرومي بها.

ورود ألفاظ واصطلاحات معنية بأساليب

الفن الإسلامي، مثل: الخط، الشاهد

[13] تمكن العودة إلى أكثر من كتاب ودراسة حول المسألة، وقد يكون ما كتبه د. ثروت عكاشه، من أغناها وأوسعها: د. ثروت عكاشة: "التصوير الإسلامي الديني والعربي"، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، الطبعة الأولى، 1977.

هذا ما يمكن تتبعه أيضًا، في دراسة متأخرة لأولغ غرابار، في مقدمة خاصة بإعادة طبع "طبق الأصل" لخطوط الواسطي الشهير المحفوظ في "المكتبة الوطنية" بفرنسا.

يحيى الواسطي: "المقامات الحريرية"، نسخة طبق الأصل للمخطوط المحفوظ في "المكتبة الوطنية"، باريس، وأصدرتها شركة "تاتش آر"، لندن.

[14] ضياء الدين ابن الأثير: "المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر"، و "الوشي المرقوم في حل المنظوم"، تحقيق: يحيى عبدالعظيم، القاهرة، الهيئة العامة لقصور الثقافة، 2004، و"العاني الخترعة في صناعة الإنشاء"، وغيرها.

[15]أبو القاسم محمد بن عبدالله الغفور الكلاعي الإشبيلي: "إحكام صناعة الكلام في فنون النثر ومذاهبه في المشرق والأندلس"، تحقيق: محمد رضوان الداية، الطبعة الثانية، بيروت، عالم الكتب، 1985.

[16] ابن معتوق الموسوى: "ديوان ابن معتوق"، تحقيق: سعيد الشرتوني، المطبعة الأدبية، بيروت، 1885، ص 211.

مثل هذا النقاش واسع في التاريخ الأدبي والفني، ولاسيما في الحقبة العثمانية، التي ستتأكد فيها النزعة "البديعية" لصالح "الألاعيب" الشكلية والحسابية والزخرفية، كما يمكن أن نتحقق من ذلك في عدد بالغ من إنتاجات تلك الحقبة حتى القرن التاسع عشر، مثل "التواريخ" الشعرية و"الألغاز" و"الأحاجي" وغيرها.

[17]يمكن الاطلاع على هذه المدونة في نهاية الفصل الجاري.

[18] شربل داغر: "بين النوع الشعري والزمن"، في كتابي: "القصيدة والزمن: الخروج من الواحدية التمامية"، رؤية للنشر والتوزيع، القاهرة، 2015، ص ص 249 - 276.



## أنثروبولوجيا المخيّم حديث البدايات

### أحمد سعيد نجم

في برهة فردوسيّة، كانت تسمى فترة الخمسينات، وحتى أوائل الستينات من القرن العشرين، بُني "مخيم اليرموك" على التخوم الجنوبيّة لمدينة دمشق. وقد بُني ذلك المخيم الشهيد، والذي لفرط بهائه كأنه ما كان ولا يكون مثله في الأزمان، في برهة كان الماضي والحاضر والمستقبل فيها حكايةً تُروى وتُعادُ روايتها في سهرات العائلة وفي الإذاعات. وكان يكفي أن ينظر المرء خلف ظهره كي يري أوّل التاريخ، وأن يُحدّق في الأفق كي يرى نهايته.

وكانت فترة مدِّ قوميّ في كُلٍّ من: مصر وسوريا والجزائر واليمن. وفيها جرى تأميم قناة السويس، واندحار العدوان الثلاثي على مصر، وقيام الوحدة بين مصر وسوريا، كما واندلعت فيها ثورة أهل الجزائر الشقيق ضد الاستعمار الاستيطانيّ الفرنسي. وكلّها أحداثٌ صبّت فرحاً في وجدان الفلسطينيين، ورأوها علاماتٍ على قُرب خلاصهم الوطني.

وبالنسبة إليهم، فقد كان كل مسعىً لإنهاء حالة التجزّة التي تعيشها الشعوب العربية، وكلّ تحشيدٍ لطاقاتها، بمثابة خطوات تُقرّبهم من استعادة أرضهم السليبة، الأرض التي ينظر لها العرب ومسلمو العالم قاطبةً باعتبارها "أولى القبلتين وثالث الحرمين

وهم لم يشكّوا في أيّ يوم مرّ عليهم في تلك الأيام، رغم قساوة شروط العيش، أن الساعة التي سوف تتحررُ فيها أرضهم، ليعودوا بعدها إلى بيوتهم التي ما تزال مفاتيحها في جيوبهم، وإلى حقولهم التي تركوها خلفهم في فلسطين، آتيةٌ لا ريب فيها، وأن المالة مسألة وقت.

وإلى حينها لم يكن للفلسطينيين أحزابٌ سياسية تعبّر عن مواقفهم وتطلعاتهم السياسية، ولا صحفٌ خاصة تنطق بما تجيش به صدورهم، خلا "الهيئة العربية العليا" بزعامة الحاج أمين الحسيني، وكانت جهازاً تمّ إفراغه من أيّ محتوى، وأُقيم

في أعقاب نكبة فلسطين لتمثيل شعبها في اجتماعات جامعة الدول العربية وفي المحافل الدولية، ودعّمته بعض الدول العربية وبالأخص مصر، لمناكفة ملك الأردن عبد الله الأوّل، دون أن تُعطيه فوق الدعم الشفهي، أيّ فرصة للعمل السياسي بين صفوف الفلسطينيين، بما يؤطّرهم اجتماعياً وسياسيّاً، ويلمّ شتات تطلعاتهم.

باستثناء تلك "الهيئة"؛ التي كانت أشبه بشبح متبقٍّ من الماضي النضالي الزاخر للفلسطينيين، فإن كل ما كان لهم من أطر سياسية، وأحزاب، واتحادات، ونقابات، وصحف، ومؤسّسات، كلها اختفت تماماً من حياتهم في أعقاب اللجوء. وفي اللجوء كان عليهم أن يخضعوا لاشتراطات العيش في البلدان العربية التي استضافتهم، وأن لا يأتوا بما يُعكّر صفو وجودهم فيها كضيوف، وأن ينتظروا، وأن يبقوا منتظرين، إلى أن تدقّ ساعة التحرير بأيدى العرب مجتمعين، وهي الساعة التي كانوا يتوقّعونها أن تدقّ مع مطلع كلّ يوم، ومع كل تغييرِ سياسي بارزِ يحدث في هذا الجزء من الوطن العربيّ أو ذاك.

وكانت أزماناً أزليّةً، مباركةً، لم تنل الأحداث الجسام من صدقيّتها، لا ولم ينوجد، رغم كثرة الهزائم فيها، ما يزعزع السلام الداخلي للقناعات، أزماناً لم ينكتب في عمق الوجدان العربيّ فيها سوى خربشات تكاد لا تُظهر على السطح. فقد كنّا قادرين أيامها على تخطّى الكوارث مهما عظُمت في أيام أو أسابيع، نعود بعدها إلى أشغالنا، ومقاعد درسنا، ومقارّ عملنا. نعود إلى مشاريع العمار، أو الزواج الذي حان وقته لهذا الولد أو لتلك البنت. وشيئان بارك الله فيهما: "العمار والزواج".

إبدأ بأيهما، ولن تعرف من أين يأتيك العون. والحياة ملأى بمشاريع لا حصر لها: دراسة، ودراسة فوق الدراسة. أعمال، وأعمال فوق الأعمال. أولاد، وزواج، وأحفاد، ومصاريف طارئة.



فكان أن راحت البيوت القديمة في "مخيم اليرموك" تُهدم، ويُعمَّرُ بيوتٌ غيرها، أو تُباع وبحقّها يمكنك شراء بيتين في الضواحي البعيدة لدينة دمشق. شراءً، بيعٌ، تسجيلٌ، فراغٌ، بيوتٌ أحلى، بيوتٌ أوسع. والوظائف تنتظر تخرّج الأبناء من الجامعة كي تمتلئ. والأحفاد يقبعون لنا في بقعة من بقاع المستقبل المجهول في انتظار أن نعثر لآبائنا وبناتنا على عرايس وعرسان. والعرايس والعرسان كانوا على قفا منْ يشيل. وهذا المشروع بحاجةٍ إلى عامين على الأقلّ. ويا سيدي خذ ثلاثة أعوام... خذ أربعة... خمسة... عشرة. فالأعوام في الأفق، وفي انتظار الكلّ.

في ذلك الزمن السرمديّ المبارك، ولا ينجح بناءٌ يُخلّده التاريخُ إلا في زمنِ يشبه ذلك الزمن، بُنِي "مخيم اليرموك"؛ عاصمة الشتات الفلسطيني. المخيم الذي لم تبنهِ رغبة الفلسطينيين بالانعزال عن المجتمع السوريّ الذي كانوا يعيشون بين ظهرانيه، لا ولم تبنه رغبةٌ من السوريين بعزل أغراب طبّوا في أرضهم كالقضاء والقدر، مثلما رأيناه يعْمَلُ مع المخيمات الفلسطينية في لبنان، بل لقد بَنَتْ "مخيم اليرموك" مع بقية المخيمات في سوريا إرادة مشتركة سورية - فلسطينية؛ رسمية وشعبية، بأن يكون، وبأن يُبنى للفلسطينيين مكانٌ يليق بهم وبمقام أرضهم الطيّبة المباركة، مكانٌ يجمع شتاتهم، ويُخفّف عنهم شروط اللجوء القاسي، ويتيح لهم مواصلة عيش كريم يُشبه العيش الذي تركوه خلفهم.

وهنالك شعوبٌ، كوّنتها جيناتها، وماضيها الصعب، وحاضرها الأصعب، تكويناً جعل طباعها أميلَ إلى الخشونة والتجهّم. فهي تنفُرُ من البشر، حتى ولو كانوا من الأقارب، وتتمنّى لو جرى تركُها وشأنُها في هذا الكون. وليس ذلك هو حال الشعب السورى؛ المعروف بطيبته ودماثته وحُسن استضافته للجماعات والإثنيّات ولكلّ من نكبه الزمن، وإغضائه عن الهفوات الصغيرة، ما ظلّت صغيرة. ويكفى أن نعرف، على سبيل المثال لا الحصر، أن معظم سكّان حيّى " أبو رمانة" و"المهاجرين" في دمشق، هم ممن استوطن أجدادُهم تلك المدينة قبل نحو قرنِ على وصول الفلسطينيّين إليها. وكانوا أتوها، مثلما أتاها الفلسطينيّون، هاربين من المذابح الدينية والعرقيّة في بقاع شتّى من قارّتي آسيا وأوروبا، وصاروا مع مرور الأيام، أبناء دمشق الأصليين، بل ومن علية القوم فيها. وأن ينشأ الانسان ابناً متعلّماً لعائلةٍ تسكن في واحدٍ من ذينك الحيّيين كان يعنى حتى أوائل السبعينات، قبل انقضاض العسكر على سُدّة الحُكم في سوريا، ومجيء أبناء الفلاحين، أنه قد صار قاب قوسين أو أدنى من أن يكون وزيراً، أو

عضوا في مجلس النوّاب السوريّ.

كما وليس صدفةً أن يكون دعاة القومية العربية الأوائل من أصول سورية، بالمعنى الجغرافي الواسع لتلك الكلمة. ففي اللاوعي التاريخيّ الدفين لعموم قاطني "بلاد الشام" تستوطن فكرةٌ مؤدّاها أنهم أبناء أرضِ قدّسها الله، أرض الميعاد التي شهدت أولى فتوحات الدعوة الاسلامية، يوم كان التحرّش بالإمبراطوريات العظمى القائمة آنذاك مغامرة مكلفة وغير مضمونة النتائج. فكان أن احتضن ترابها أجسادَ الكثير من الصحابة وتابعيهم، كما وكانت قصبتها الكبرى؛ دمشق - الشام، كُرسيّاً لأوّل وآخر إمبراطورية بناها عربٌ أقحاح: دولة الأمويين، وأن ساكن هذه الأرض يحمل من ضمن ما يحمله من أعباء حياتيّة عبء استعادة أراضى العرب السليبة في "فلسطين" و" لواء الإسكندرون" و"عربستان"، وصولاً، إذا أمكن، إلى استعادة الأمجاد الزاهرة في ربوع "الأندلس". وفوق تراب سوريا، وأينما سكن المرء، يتشرّب مع حليب والدته، وفي السرديات المحكية في المضافات، والأقاصيص التي تسبق النوم، أنه ابن أرضِ بارك الله فيها: أرض المنشر والمحشر، وهذا في نطاق نشأته البيتيّة والشعبية بين أهله وأبناء ديرته، وأما في مدارسه، وفي جميع الحقب السياسية التي عرفها تاريخ سوريا، بما فيها حقبة الانفصال التي اتُّهِمَت ظُلماً وعدواناً بالعمالة للغرب، يتعلّم الطفل منذ أوّل يوم دراسي له، مع تحيّة العلم، وفي الحصص الدراسية المتعاقبة، وبين دفّات الكتب، أنه يعيش فوق أرضِ كُتب على ساكنيها أن يتحمّلوا قسطاً كبيراً من واجب الدفاع عن أمتهم العربية، وعن قضاياها المصيرية الكبرى، يتعلّم ذلك إما في دروس مخصّصة لهذه الغاية، دروس التربية القومية، أو عبر الأمثلة والشواهد التي تشرح له قواعد النحو العربي، أو مبادئ علم الحساب.

ورغم الأصول الفلاحية لغالبيتهم، إلاّ أن اللاجئين إلفلسطينيّين أخذوا من فور وصولهم إلى دمشق ابتداءً من عام 1948 يعملون في أيّ باب رزق ينفتح أمام وجوههم. وهكذا فما وصلنا إلى أواسط الستينات إلاّ ونَدَرَ معملٌ أو ورشةٌ أو كارّ إلاّ وفيه عمالٌ فلسطينيّون. وتلك هي حال الرعيل الأول، ممن وصلوا كباراً في السن، وهم مسؤولون عن أفواهٍ كثيرة. وأما الفقس الجديد، جيل المستقبل، فقد انصرف، وبالدرجة الرئيسيّة بفضل منظمة الأونروا الدولية، إلى التعليم الذي أوصل غالبيّتهم إلى الجامعات، وصاروا بسببه موظفين في دوائر الدولة السورية، أو في دول الخليج العربي، وبالأخص في سلك التعليم. ومؤكّدٌ أنّ كلّ من كان طفلاً في هاتيك

الأيام، ما تزال إلى الآن ترنّ في أُذنيّه لازمةٌ كان أهلنا يرددونها على الدوام، عندما كنّا نهمّ بالخروج إلى الحارة لكي نلعب:

- لا اتطوّل هه. من شان ترجع لدروسك ووظايفك. فاهم؟".

وكانت الحكومات التي تعاقبت على حكم سوريا ابتداءً من عام النكبة، قد سنّت العديد من القوانين والتشريعات، التي سوّت بموجبها، وإلى حدِّ كبير، بين السوريين والفلسطينيين، فكان من جرّاء ذلك أن تمتّع الفلسطينيون بغالب ما تمتّع به السوريّون مِن فُرَص عيش ودراسةٍ وعمل وتوظيفِ أوصلت الكثيرين منهم إلى أعلى المراتب الوظيفية، إلاّ أن هناء هذا العيش الذي تمتّع به الفلسطينيّون في سوريا طوال ستة عقود على وجودهم هناك، ما كان ليُكتبَ له النجاح، بالكيفية التي رأيناه يتمّ بها، لو كانت لأهل "شام شريف" طبيعة أخرى غير الطبيعة الطيّبة والمتسامحة التي خبرناها فيهم، من خلال عيشنا المشترك معهم، إلى حدود

وفي سنى حياته الأولى بُنى "مخيم اليرموك" على عَجَل، وعلى قَدّ الحال .. "هات إيدك والحقني!" كما يقولون بالدارجة الفلسطينية. بيوتٌ استنسخ الفلسطينيّون من خلالها بيوتهم القديمة، بيوتاً من طابق واحد. غرفتان أو ثلاث غرف، تصطف بجانب بعضها البعض، بشكل طولاني، كأنك تبنى مدرسة صغيرة، مع فسحة سماوية، وبئر ماء، وذلك قبل أن تُجَرّ مياه نبع الفيجة إلى "مخيم البرموك"، أسوةً ببقية أحياء مدينة دمشق.

غير أن أهل المخيم ما لبثوا بعد سنواتٍ من استقرارهم المجيد في ذلك الجزء الذي انتُزع لهم من أرض غوطة دمشق، وبعد أن تحسّنت أوضاعهم المادية والمعيشية، وبعد أن كبر أولادهم، وصار بعضهم خَرْجَ زواج، أن راحوا يهدمون ما بنوه في الأوّل، ويبنون بدلاً منه بيوتاً أحلى، وأوسعَ، وأكثرَ تنظيماً، وأشدَّ استفادةً من كُلّ سنتيمترٍ أُعطيَ لهم، بيوتاً سوف تتسع للأحفاد، كما اتسعت التي قبلها للأبناء.

وفي "مخيم اليرموك"، كما في بقيّة المخيمات الفلسطينية، سوف يحرص أبناء القرية الواحدة على التجمع في الحارة الواحدة، ما كان ذلك ممكناً. وكان مثل ذلك الترف ممكناً يوم كان ما يزال في الأرض التي خُصّصت كي تُوزّع عليهم متّسعٌ وفراغاتٌ كافية للانتقاء أو للمبادلة. وذلك هو أحدٌ الأسباب في أن كثيراً من شوارع المخيم وحاراته جرت تسميتها لاحقاً نسبةً إلى غَلبة أهل بلدةٍ على

سكناها: شارع لوبية، شارع الجاعونة، شارع صفورية، إلى آخره. فكان أن ساهم سَكَنُهم بجوار بعضهم البعض في إعادة ما كان بينهم أيام البلاد من أواصر ومصاهرات، وساهمت السرديات المشتركة، فوق بسِطِ مفروشةٍ في ساحات البيوت، تحت العرايش الفتيّة، وفي الليالي المقمرة والدافئة، بإعادة ربطهم بماضيهم، الذي صارت حكاياته جنباً إلى جنب، مع مفردات النكبة الراهنة مادّةً خصبة لمرويّات الحاضر.

كما وساعدت الجيرة مع أناس تعرفهم ويعرفونك، وينطقون الكلام بالطريقة التي تنطقها به، على الإبقاء على اللهجات الأصلية لبلدات وقرى فلسطين. وكان استمرار السكن في أحياء مدينة دمشق، وبلدات غوطتها، قد هدّد لو طال أكثر بالاختفاء التامّ لتلك اللهجات. ففي قلب المخيم لم يعد المرء مضطّراً لإخفاء لهجته الفلسطينية، أو تحويرها كي تصبح مماثلةً للهجة أهل

كما وشكّلت سُكنى المخيم انتصاراً لعادات القرية الفلسطينية وتقاليدها بعد أن تهدّد كثيرٌ منها في قلب المجتمع الشاميّ الجديد. فقد كان للاجئين عاداتٌ وتقاليد تختلف في كثير من المفردات مع تلك التي للشاميّين، طالت اللهجات واللباس، والأطعمة، وصولاً إلى آداب المشي في الشارع، وبالأخص بالنسبة إلى البنات الفلسطينيات اللواتي صار لزاماً عليهن، في بعض أحياء مدينة دمشق، أن يُغطّين وجوههن بملاءات سوداء. وزوجة الفلاح وبناته، وبحكم وجودهن الدائم في البساتين والبيّارات، لا يُغطّين وجوههن. ولو غطّينها لما انزرعت الأرض ولا تعشّبت، ولما جُنيت

وبعد انتقال الناس إلى المخيم عاد نسوة الفلسطينيّين إلى لِبسِ فلاّحيِّ يشبه لبسهن يوم كنّ في قراهنّ وبلداتهن الأصلية، وهو في غالب الأحيان ثوبٌ واحدٌ ما في غيره، للنهار كما هو للّيل. ومع ذلك فقد ظلّ المنديل الأسود، مرعيّاً لبعض الوقت، عند النزول إلى سوق الحميديّة، أو عند الذهاب إلى "معرض دمشق الدولى"، إلى أن بدأت تلك العادة المقيتة بالتلاشي من دمشق على نحو شبه تام ابتداءً من أواخر الستينات.

وفي مبتدأ أمره شكّلت السكني في البرموك، وفي غيره من المخيمات تراجعاً حادًاً في المرتبة الاجتماعيّة. ولعب دوراً أساسيا في شيوع مثل ذلك الإحساس ما لمفردة "مخيم" من علاقة بالخِيَم، والبدو الرُحّل، وبضيق ذات اليدّ. والدلالات التي تحملها تلك المفردة، متى لُفظت، كانت كافيةً لأن يتخذ الغرباء موقفاً قَبْليّاً من المخيم



كمكان، ومن ساكنيه كبشر، حتى من قبل أن يدخلوا إليه، ومن قبل أن يعاشروا أهله، ولاسيما وأنه لم يكن أيامها قد اتّضح بعدُ إلى ماذا ستُفضى مراكمة كلّ تلك البيوتِ بجانب بعضها البعض، وإلى أين تقود الحارات المتعرّجة إن أسلمناها أقدامنا، الحارات التي كانت للناظر إليها من الخارج أشبه بمتاهة، لا يجرؤ على الدخول إلى قلبها، أو الخروج منها غير أهلها، أو هي أشبه بركام أبنيةٍ: لا

وذلك ما جعل أثرياء الفلسطينيّين، بل وحتى متوسّطي الحال منهم يؤثرون مواصلة السكن في أحياء مدينة دمشق، وبالأخص من كان منهم ابناً للمدن الفلسطينيّة الكبرى مثل: صفد وحيفا ويافا، وأبناء مدينة صفد على وجه الخصوص، لما يربطهم مع أهل دمشق من أواصرَ عائلية وتشابهٍ في عادات العيش، يُعيدها المؤرخون إلى الحقبة الأيّوبيّة من تاريخ بلاد الشام.

وهكذا، وبالكيفية التي حكيناها آنفاً، يمكن القول إن "مخيم اليرموك" كما بُنيَ وكما مورس العيش فيه، ساهم بشكل كبير في الإبقاء على الهوية الفلسطينية، التي كادت نكبة عام 1948 تهدّد بإماتتها. ففي المخيم تخفّف الناس، بسبب وجودهم في قلب تجّمع بشريّ متجانس، يخصّهم وحدهم، أو كان في سنواته الأولى، على الأقلّ، يخصّهم وحدهم، من الضغوط الوجدانية التي يخلقها اضطرار الفلاّح لتغيير بعض عاداته كي يطيق الحياة في بيئة غير التي كانت تكون في العادة له ولأفراد عائلته.

وبالعودة مجدّداً إلى برهة اللجوء نقول إنّ أمر الاهتمام بمعيشة الفلسطينيين اللاجئين وإغاثتهم وقع في تلك الأيام، في شِقِّه الرسميّ، على عاتق هيئتين: إحداهما دولية والأخرى رسمية -سورية. وأما الدولية فهي "الأونروا" التابعة لمنظمة الأمم المتحدة، وقد أقامت هذه المنظمة لأبناء اللاجئين مدارس، ووفّرت لهم تعليماً مجانياً كان يوصلهم إلى نهاية المرحلة الإعدادية، مع ما يلزم من قرطاسيّة، وحليب، وطعام، كما وفّرت لعموم اللاجئين الفلسطينيّين رعاية طبية في مستوصفاتٍ أُنشئت لذلك الغرض، ومن أهمّها مستوصف حمل اسم ملك المغرب "محمّد الخامس". وكان زار المخيم عام 1960، ووضع حجر الأساس لذلك المستوصف. وفضلاً عن توفير الطبابة للفلسطينيّين فقد وفّرت لهم الأونروا ما يُدعى بِ"الإعاشة"، وهي نصيبٌ شهريٌّ، كان، من موادّ غذائيةٌ أُوّليّة، ومنها الطحين والسكّر والسمن والزيت، والعدس، فضلاً عن أنها كانت من حين إلى آخر توزّع عليهم بُقَجاً مُحكمة الإغلاق، ملأى بملابس أوروبيّة مستعملة، وأحذية، أنتَ وحظُّك!

وأما الجهة الأخرى التى اهتمت بشؤون اللاجئين الفلسطينيين

الذين طبّوا في سوريا فهي "الهيئة العامة للاجئين الفلسطينيين في سوريا" وهي مؤسسة حكومية سورية تتبع لوزارة الشؤون الاجتماعية والعمل. وقد تخصّص فرعها القائم في المنطقة المسماة: "عين كرش" في " شارع بغداد" بتزويد اللاجئين الفلسطينيين بما يلزمهم من وثائق ثبوتيّة، تُسهِّلُ معاملاتهم الرسمية. على أن أكبر وأهم ما قامت به تلك الهيئة الحكومية السورية أنها قامت ابتداءً من أواسط خمسينات القرن العشرين باستئجار قطعة أرض جنوبي دمشق، سُميّت في المعاملات الرسمية باسم "فضلات شاغور" وأخذت تمنحها على هيئة قطع صغيرة لعائلات اللاجئين الفلسطينيّين، كلّ عائلة بحسب عدد أفرادها، وبموجب أذون سكن، مكّنت حامليها من إشادة أبنية فوق الأرض المعطاة لهم، غير أنها لم تعطهم الحقّ في بيع ما بنوه، ولا في بيع الأرض التي بنوا

فوقها. وأقصى ما كان باستطاعة اللاجئ أن يفعله بهذا الخصوص هو التنازل عن عقاره، وعن إذن السكن المنوح له للاجئ آخر مثله، في عملية قانونية معقّدة، أمام الجهات الرسمية، وبعد الحصول على موافقتها.

ولكن، ومع مرور السنين، ومع اتّساع العائلات، وازدياد حاجتها لمزيد من البيوت، أو حاجتها لأثمان تلك البيوت، جرى غضّ النظر عن الإجراءات التشديديّة المذكورة آنفاً، فصار بيعُ البيوت المشادة فوق أرض مؤسّسة اللاجئين وشراؤها يجرى بين الناس بمعاملات جانبيّة، (كتاب برّاني كما يقولون بالعامية) عند كاتب العدل. كما وأجازت التشريعات السوريّة للفلسطينيّ - السوري أن يتملَّك بيتاً آخر (طابو أخضر) سوى البيت الذي أعطته له مؤسّسة اللاجئين. وأيضاً، ورغم تلك الضوابط وُجِدَ من بين الفلسطينيّين

السوريين، مَن تملَّكوا العديد من البيوت في قلب "دمشق" وغيرها

في المدن السورية، وبالطريقة إياها: كِتاب برّاني!

بل لقد صار بعضُ الفلسطينيين في الثمانينات والتسعينات، ومطلع الألفية الجديدة، وإلى أن كفّ "مخيم اليرموك" عن الوجود، وإلى أن كفّت سوريا التي عرفناها عن الوجود، صاروا من كبار تجّار العقارات في سوريا. وعمليات بيع وشراء البيوت والأراضي والمزارع التي اشتغل فيها هؤلاء العقاريون الفلسطينيون لم تترك مكاناً على الأرض السورية إلا ووصلت إليه.

وفي السنوات الأولى من عمره انحصر عمران "مخيم اليرموك" وسط ضلعين ينطلقان من نقطة تُدعى "الجسر"، على الطرف الجنوبيّ لـ"القاعة، ميدان فوقاني"، جنوبي دمشق، وبعدها يمضى ذينك الضلعان متباعدين. وفي الفسحة الحاصلة بين تباعدهما بُنِيَ "مخيم اليرموك" في صيغته الأولى. وكان أحد الضلعين يقود إلى بلدتي "البويضة" و"حجّيرة"، ودُعي لاحقاً



باسم "شارع اليرموك"، وصار أبهى شوارع دمشق وأعجقها، وأغلاها فروغاً. وأما الضلع الآخر، فيقود إلى بلدات "يلدا" و"ببّيلا" و"بيت سحم"، على الطريق المؤدّى إلى "السيدة زينب"، ودُعى لاحقاً باسم "شارع فلسطين"، وكان شارعاً متجهّماً، تكثر فيه الدوائر الرسمية، فضلاً عن وجود مخفرين، واحدٌ في بداياته،

وأغلب الظنّ أن الطريقين المذكورين آنفاً، وكانا عند الشروع ببناء المخيم ما يزالان ترابيّين، كانا هناك، حيث صادفهما أهلنا، موجودين منذ أزمان لا يُدركها الوهم، تتمثّل وظيفتهما الأصلية بتصريف المحصولات الزراعية لأهالى القرى المذكورة، وتيسير وصولها إلى أسواق دمشق، وعودة أولئك الأهالي مع طنابرهم ودوابّهم إلى قراهم وبلداتهم.

ومثل ذلك يمكن أن يُقال عن سبب تسمية نقطة التقاء ذينك الضلعين باسم "الجسر"، فإنها تسمية موجودة، على الأرجح، قبل أن يقدم الفلسطينيون إلى تلك البقعة. ودعيت بالجسر لوجود جسر، كان، لرور الناس، والطنابر، وقطعان الماشية فوق نهر يُدعى "نهر قليط". ولدى الشروع في بناء مدخل لخيم اليرموك أُقيم مكان ذلك الجسر دوّارٌ واسع، ما لبث في العقود اللاحقة أن زُيّن دايره بشجيرات ورد ونخيل زينة، وقامت في قلبه بحرة ماء، وبقلبها مجسّم للكرة الأرضية، وبات يُعرف لدى الناس باسم

وأما نهر "قليط"، الذي كان يحد اليرموك غرباً وجنوباً، فهو نهرٌ قديمٌ قِدَم مدينة دمشق، صادفه العرب الأوائل يوم فتحوا المدينة. ولدينا في كتب التراث العربي إشاراتٌ كثيره إلى وجوده منذ ما قبل تلك الأيام. وهو نهرٌ: تتجمع فيه مخلّفات أهل دمشق من مياهٍ مالحة وقاذورات، فيحملها ذلك النهر، طوراً في باطن الأرض، وطوراً فوق سطحها، ويأخذها إلى بساتين الغوطة، تسقى، وتُسمّد، وتموت هناك (على حدّ تعبير أحد مؤرخي دمشق). وكانت جرت على فترات متباعدة تغطية مجرى ذلك النهر، والقُني التي تصبّ فيه، في قلب المدينة. غير أنه وعند تربة "الباب الصغير"، في منطقة "المسلخ" القديم، قريباً من ساحة "باب مصلّى" كان يعاود الظهور، مكشوفاً ومملوءاً بمياه السياقات فوق سطح الأرض، ويعبر على هيئته العارية تلك برائحته الباعثة

ويوم ابتدأ العمار في "مخيم اليرموك" كان جزء "نهر قليط"،

على الغثيان، في قلب بساتين الشاغور؛ الجهة الشرقية لـ"حيّ

المتد من منطقة "المسلخ" القديم ومن "باب مصلّى" وصولاً إلى "القاعة"، جنوبي حي الميدان، أوّل مخيم اليرموك، قد تمّت تغطيتُه، وقام فوقه شارعٌ إسفلتيّ، ودُعِيَت المنطقة التي بُنيت على طول امتداده من "باب مصلّى" إلى أول "مخيم اليرموك" باسم "الزاهرة القديمة". وأما تتمّة نهر قليط، ابتداءً من منطقة "القاعة" و"الجسر" وصولاً إلى البساتين التي كان يموت فيها، فقد كان مكشوفاً، وشَكّلَ الحدود الغربية لـ"مخيم اليرموك" وظلّ مكشوفاً حتى السبعينات، وفيها جرت تغطيتُه، وامتدّ فوقه شارعٌ دُعى رسمياً باسم " شارع الشهيد فايز منصور"، وأما بين الناس فقد كان يُسمّى "شارع الثلاثين" في إشارة إلى عرضه محسوباً بالأمتار. وكان مقدّراً له أن يمتدّ حتى يصل إلى بلدتي "يلدا" و"عقربا"، وعند هذه الأخيرة يتّصل مع طريق مطار دمشق الدولي، غير أن تقدّمه اصطدم أيامها ب"مقبرة اليرموك" على أطراف "حيّ التقدّم"، وكانت أجساد المدفونين فيها ما تزال طريّة، فضلاً عن أنه كان في ذلك الوقت قد قامت على جزءٍ من تلك المقبرة "تُربة" ضمّت جثامين شهداء الثورة الفلسطينية الأوائل، ومتحفّ صغير يوثّق لنضالات الفلسطينيين، فكان أن وقف شارع الثلاثين عند جدار تلك المقبرة، وقام عند نقطة توقّفه هناك سوق عظيم للخضار والفواكه واللحوم بأنواعها.

ورغم تغطية ذلك النهر، وإقامة شارع عريضِ فوقه، إلاّ أن الرائحة النتنة المتراكمة فوق تلك البقعة التي سار فيها النهر لآلاف السنين ظلَّت تُشَمُّ في تلك الأرجاء لسنوات عديدة، ويوم اختفت، بل وحتى قبل أن تختفى، راحت تقوم على الضفة الشرقية من ذلك الشارع، شارع الثلاثين، منطقة عُرفت لاحقاً باسم "غرب اليرموك" أو "الكُتَل"، وهي عمارات من طراز حديث، ما لبثت أن صارت من أغلى مناطق السكن في مخيم اليرموك. وقد غَلَبَ على سكناها أهل دمشق. فقد راح بعض هؤلاء يبيعون بيوتهم في قلب مدينتهم الأصلية، ويشترون بجزءٍ من ثمنها، بيوتاً في الكُتَل؛ غربي اليرموك، ويشغّلون الباقي في أعمال التجارة التي تخصّهم، أو مع مُشغّلي وجامعي الأموال من أمثال "بسام خربوطلي"

وفي السنوات الأخيرة من عمر شارع الثلاثين أخذت المحلات التي قامت على ضفته الشرقية تتخصّص، بشكل رئيسيّ، ببيع إكسسوارات الموبايلات، وقطع غيار السيارت. وأما الرصيفُ الغربيّ منه فكان ينفتح على بساتينَ تزرع "الأرضى شوكى"، وعلى أراض فارغة، وحظائر لتربية الأبقار والأغنام، وكلّها كانت حدوداً فصلت

"مخيم اليرموك" عن حيّى "القدم" و"العسالى" المجاورين. وذلك الرصيف الرعويّ - النزهويّ من الشارع صار في سنوات عمره الأخيرة مكاناً للتريّض، وفيه مقاهِ تقدّم لمرتاديها الشاي والأراكيل بتكلفة زهيدة، وكانت فيه ملاعب صغيرة مسيّجة للعب كرة القدم بأجرِ معلوم، فضلاً عن "مدينة ألعاب" كانت قرب نقطة التقائه مع بنايات "القاعة"، وهي آخر الحدود الإدارية لمدينة دمشق، وأوّل الحدود الإدارية لـ"مخيم اليرموك".

وكان نظام الوحدة بين سوريا ومصر قد رفع منسوب الآمال القومية ليس فقط بمحض قيامه، كحالة تحشيدِ لقوى عربية كبرى، بل لأنه عَمَدَ أيضاً، وكان ذلك لأولّ مرّة منذ خروج الفلسطينيين من بلادهم، إلى إقامة كيان عسكري من بين رجالات الفلسطينيّين في سوريا، جرت تسميتُه رسمياً باسم «الكتيبة 68»، وشعبياً باسم "كتيبة الفدائيين"، وأشرف على قيادتها ضباطٌ سوريون ومصريون، على رأسهم الضابط السوري "أكرم الصفدي"، وجرى تدريب أفراد تلك الكتيبة على أعمال الإغارة والكمائن والإنزال خلف خطوط العدو، وعلى جمع العلومات، وكل الأعمال التي هي في الأصل من اختصاص وحدات الكوماندوس في الجيوش النظاميّة.

وكان مشهدُ بعض رجالات المخيم يروحون، ويجيئون، من، وإلى معسكر كتيبتهم؛ "كتيبة الفدائيين" في بلدة "القابون" على الطريق الواصل بين دمشق وحمص، ببَدْلاتهم البرقعة، وبالبنادق التشيكيّة التي كانت تكون على أكتاف البعض منهم ، مشاهد تغمر قلوب أهل المخيم بفرح عظيم، وتمنحهم اندفاعة عاطفية هائلة. على أنه قد كان لتشكيل تلك الكتيبة جانبٌ سلبيّ. فقد كانت أوّلَ إقحام للفلسطينيين في الشؤون الداخلية للدول العربية المضيفة. ففضلاً عن مهامها الأصلية، جرى استخدامُ عناصرها لخدمة مصالح بعض الجهات، وجرى استخدامها تحديداً لمصلحة كمال جنبلاط، في صراعه مع بعض الأحزاب اللبنانية، زمن حكم الرئيس اللبناني كميل شمعون.

وفي يوليو من عام 1965 شكّل أفرادٌ من تلك الكتيبة رأس حربة في المساعى الناصرية المستميتة للإطاحة بنظام حكم حزب البعث في سوريا، الذي كان قد استولى على مقاليد الحكم في أعقاب انقلاب الثامن من مارس عام 1963. فقامت مجموعة صغيرة منهم، بتحريض من بعض قادتهم بالهجوم على مبنى "هيئة الأركان السورية" في ساحة الأمويين، في عزّ الظهيرة، في محاولة ناصرية

طفولية يائسة لقلب نظام الحكم البعثيّ في سوريا.

وكان الرئيس السوري الأسبق أمين الحافظ قد فصّل في برنامج "شاهد على العصر"، وبثّته محطة الجزيرة، القول في الحديث عن ذلك الهجوم. ويومها أشاد الحافظُ بشجاعة الشبانَ الفلسطينيين الذين اقتحموا مبنى الأركان، وقال "أشهدُ بالله إنّو الشباب الفلسطينيّة بَوَارْديّة".

غير أن إعجاب أمين الحافظ بشجاعة أولئك البوارديّة، لم يمنعه، وكان أيامها رئيساً للدولة السورية، من إعدامهم على الفور، في ساحة مبنى الأركان، دون محاكمة.

وكان يوم 18 يوليو من عام 1965، يوماً كثيباً في "مخيم اليرموك"، ومُرّ المذاق، ومِنْ بعده أُسْدِلَ الستار على تلك التجربة العسكريّة الوئيدة. وبعد إلإعدام الفوري لن تمّ الإمساك بهم بالجرم المشهود تشتّت باقى أفرادها، وفرّ معظمهم إلى مصر. وحُلَّتْ وأُلحِقَ مَن أراد من أفرادها بالفرع العسكري في المخابرات السورية، المسمّى بالفرع الخارجيّ.

ورغم المصائر المفجعة لأولئك البوارديّة، على حدّ توصيف أمين الحافظ، إلا أنّ تجربتهم، بما خالطها من إيجابيات وسلبيات، احتلّت مكانة شاعريّة مضمّخة بالأسى في وعى أهل "مخيم اليرموك". ولاحقاً جرى العُرفُ على تسمية أفرادها بـ"الفدائيين القُدُم"، تمييزاً لهم عن "الفدائيين الجُدد" الذين أتوا مع الثورة الفلسطينية التي انطلقت أوائل عام 1965.

على أن انخراط الفلسطينيين - السوريين في العمل العسكريّ والسياسيّ في لبنان وداخل الأراضي السورية انحصر أيامها في فئة قليلة من الناس، وأما الغالبية العظمى منهم فقد واصلوا تحصيل لقمة عيشهم المرّ، ولم يكن تحصيل لقمة العيش أيامئذٍ بالأمر الهيّن، كما قد يتوهّمها الشعر، وواصلوها بعيداً عن السياسية ومتاعبها، وما يترتب عن الاشتغال بها من مخاطر وخربان بيوت. وعام 1964، تمّ إنشاء منظمة التحرير الفلسطينيّة، وبعدها ولدت عشرات التنظيمات الفلسطينية، سياسية وعسكرية، فكان أن استقطب قيامُها فئات بشرية أوسع من أهل "مخيم اليرموك"، وتشكّل إثر ذلك الاستقطاب إيقاعٌ جديدٌ داخل حياة الفلسطينيين، وغَيَّرها بشكل شبه جذري.

كاتب من فلسطين مقيم في الإمارات

# كلّ المنازل تُشبهه

## عائشة بلحاج



المنازل راحة، وتبديل كلّ شيء آخر، محاولة لتقليد المنازل؛ كلُّ مكان هو منزل الإنسان ، وكلُّ منزلٍ لا تُفتح نوافذه على الشّمس، يُبدّل. يقولون أيضًا: لن تُبدّل صاحبك إلّا بمن

هو أسوأ منه. لحثّنا على التمسّك بهم. لكنّهم منازلنا الحقيقية، وهم أجدرُ بالتّبديل، لنقصِ في الهواء، والسّكينة والشمس؛ كلُّ شيء يمكن قبوله من الإنسان إلا الرّطوبة، أو الجفاف، أو ضيق النّفس والسّقف الواطئ.

الانسانُ مثل البيت، يجب أن يكون له ثلاثِ واجهات أو أربع، على الشمس، مع نوافذ في كلّ ركن؛ وأبواب متينة. ولأنّه لم يوجد بعد؛ على أن أبنى بيتى بيديّ، على قطعة أرضِ مثالية، وهُم لا النزل الرابع يوفّرون هذه الخاصية؛ لا أرض نبنى عليها، أو لا خرائط تقود بلاسقف. إليها، ولا بنّائين يرتجلونها.

نُكدّس كلَّ شيء، وننتقلُ إلى أقرب المنازل، إلى المنزل، الذي في البال. ثم تكبُر عيوبه، وتختنق جدرانه بالرّوائح. حينها نجرُّ أثاثنا، بلا أبواب. الذي تُغطيه كدمات الانتقال المتكرّر، إلى منزل آخر..

وينتهي العمر قبل أن يحتوينا منزلنا، الذي نظنُّ أنه هناك في مكان ما؛ ويكفى أن نجد طريقنا إليه.

#### المنزلُ الأوّل

كان الدَّرجُ ضيقًا وعاليًا؛ وكنت أخشى النُّزول منه أكثر من ﴿ زواره مقيمون، ومقيموه زوار.

مثل العمياء داخله؛ كنتُ أتوه: غرّف بحجم العلب، وممرّاتٌ طويلة السّاقين؛ عليك أن تقفز لتصل.

مع ذلك لن تلحق الغرفة، التي تبغي، لأنَّك عالق في أخرى.

#### المنزلُ الثاني

بيتُ رعبٍ، يصمتُ برهةً طويلة، ثم فجأة ينفجر بالصّراخ، ويقعُ

تخافُ أن تنام فيه، لأنّ الكوابيس تملك البيت وأحلامه. تخشى

أن تأكل، وتشعرُ كأنّ حنجرتك تعجُّ بالدود، كلما فتحت فمك،

من الخارج يشبهُ الكوخ، من الداخل شقّة دافئة. تقتحمهُ الرّيح بيُسر، فترخى النّوافذ قبضتها. إنّه أشبهُ بالعراء؛ كلُّ شيء مفتوح، إلّا الأيدي.

قلبه بلا جدران، لا تعرف متى تكون داخله ومتى تكون خارجا.

المنزلُ السّادس

بلا جدران.

#### المنزلُ السّابع

لا ينام.

#### المنزلُ التّاسع

كل المنازل بعده تشبهه، ولا أحد منها يصلح للسكن.

شاعرة من المغرب

المرأة المتقاعدة التي تدفع عربة التسوّق وهي ساهمة ، تمسك يدها بقائمة مجعّدة من اللوازم المنزلية، تلك التي يعرفها بائع السمك والمطحنة. تأتى صباح كل سبت مع فرصة انتقاء الخيارات بحرية، تملأ عربتها، مع المتسوقين من عاملات وسائقي المنازل القريبة، ممن يعرفون طلبات السيدات المستلقيات بكسل، المتوترات من احتمالية خدش طلاء أظافرهن، أو التفاف عجلات عربة التسوق الأمامية بذيل أثوابهن، النافرات من الوقوف في طابور، أو التزاحم على رف الخبز لحظة وصوله من المخبز الآلي.

امرأة كل سبت

باسمة العنزى

المرأة الستينية التي تنسى غالبا شراء شامبو الشعر المفضل لديها "هيربل بحليب جوز الهند"، ولا تضع كريم الوقاية من الشمس عند خروجها - رغم خوفها من سرطان الجلد - من تمشى برفق يناسب هشاشة عظامها البكرة، فلا تلبس أحذية بكعوب عالية ولا تحمل حقائب يد كبيرة تثقل كتفها الأيمن، من تجرّب كل مرة سلعا جديدة، تصبح مادة لأحاديثها، مكسرات بنكهة لاذعة، صابون سائل برائحة البحر، معقم أسطح بعبوة اقتصادية.

تتمنى لو كانت الحياة باعتيادية وسهولة التسوق مع قائمة مرنة من الاحتياجات في سوبرماركت واسع، آمن، مكيف ونظيف! مفتوح على مدار الساعة، مستقبلا الجميع، به أرفف للبهجة تتوسّدها قطع الشوكولاته والبسكويت، وركن تحمّص فيه القهوة العربية بالهيل فتفوح الرائحة. مساحة كافية لسلع متجددة توصلها شاحنات كبيرة عليها علامات تجارية شهيرة .

المرأة التي تنتقى حبات «الأفوكادو» من الرف، تتلمس صلابتها، من تزعجها أخبار تلوث الأراضي الزراعية ومعدلات الزئبق في البحر، من تشمئز من حبات الخيار المتضخمة فلا تشتريها إن لم تكن عضوية، من تفضل لحم الغنم المفروم على القطع الكبيرة بعظامها، وخبز الشعير على الأبيض، وآيس كريم الفانيليا (KDD)

على ما سواه، من تنظر إلى ساعتها كل خمس دقائق لتتأكد أنها تتسوق في الوقت المناسب قبل أن ينتصف النهار ويصحو الجميع من نوم نهاية الأسبوع، ويبدأ التوافد من سكان المنطقة بصبحة أطفالهم الضجرين لركن "الدونت" أو محل الألعاب في الطابق

المرأة التي تلتقي صدفة بوالدة صديق ابنها، تعرفها منذ كان الاثنان في المرحلة الابتدائية، تتبادلان حديثا عن الأحفاد الجدد وانتشار مرض السكري وضرورة فحص الثدي كل عام. كلاهما تتابع الأخرى في "إنستغرام" وسيلة تواصلهما الأنجح بعد أن كبر الأبناء وتوقفت حفلات أعياد الميلاد والتخرج والزفاف.

المرأة التي داهمتها شيخوخة سريعة، كانت تظن أنها بعيدة، فحماسة الجرى تنسيك ما وراء خط النهاية. التي تختار لمشوار السبت الصباحي حقيبة قديمة كي لا يلوثها خليط لامرئي من جراثيم السوق المركزي، من تلقى بتحيتها على بائعة الذرة قرب المدخل، رغم أنها لا تشتري حبات الذرة اللامعة بالزبدة في الكوب البلاستيكي. من يلحقها عند مواقف السيارات بائع المناشف وأثواب الصلاة، كل مرة تجامله بشراء حزمة من مناشف التنظيف الملونة وتنساها في المقعد الخلفي من سيارتها.

رائحة الجوافة تملأ ركن الفواكه، السوق المركزي هادئ ساعات الصباح الباكرة. المرأة التي تعرفها الأرفف جيدا وتترقبها نهار كل سبت، تلك التي تبدو وحيدة وربما.. حزينة، لم تأت هذه المرة! كانت موجودة في «السوبرماركت» كاسم صغير في صفحة الوفيّات على حامل الصحف المعدني عند المدخل. ستفتقدها الأرضية اللامعة، و مصابيح النيون، وكاميرات المراقبة التي تتعرف على وجوه الزبائن وتقيس مستوى رضاهم.

كاتبة من الكويت





# فصول روائية

## حقيقي كان الرعب وكان سخيفاً

يوسف وقاص

## صانع الحوريّات

وارد بدر السالم

## أفعال ناقصة

أحمد اسماعيل إسماعيل

## دفاتر الورّاق

جلال برجس

## رمل بلون العقيق

عواد علي

## يوميات كروبر

عبدالله مكسور

أعد الملف: يسرى اركيلة



# حقيقي كان الرعب وكان سخيفاً

يوسف وقاص

منذ أيام وأنا أفكّر في كلمات نجمية ، وعلى ما يبدو كان عادل يمضغ بصمت الأفكار ذاتها، ولكن مع خيبة أمل واضحة. كنا جالسين على سلالم منزل محترق، وما تزال تسمع في الجوار أصوات طلقات البنادق وانفجارات قذائف الهاون، كما لو كان العدوّ يريد أن يحذّرنا من أنه لا يزال هناك في انتظارنا. عندما سقطت القرية الرابعة بين أيدينا، طبّقنا حرفياً ما تنبأت به العرّافات بقوة وإدراك بدائيين، إذ أننا قتلنا جميع الكائنات الحية، ما عدا الدجاجات. ومع ذلك، لم يكن ثمة أثر لنجمية، التي اختفت فجأة في الظلام. "اللعنة!"، بدأ عادل بإظهار علامات الغضب، "كان عليك أن تقرأ جيداً تلك الرسالة اللعينة!"

كان يشير إلى الرسالة التي وجدتها في حقيبة نادية ، مخبأة في كيس من القماش، فوهتها مشدودة بخيط من النايلون. بالإضافة إلى الرسالة، كانت الحقيبة تحتوى أيضاً على صور والديها، وحقل الزيتون حيث دفنا. كانوا جميعهم ينامون الآن بسلام، بما في ذلك القناص الذي أطلق النار عليهم. على الشواهد المنوعة من جذوع أشجار شُقّت إلى نصفين، كان يمكن قراءة أسمائهم المحفورة بالحديد المتقد. كان علينا أن ننتظر، ونبقى على انسجام مع الومضات التي كانت تحذرنا باستمرار من الحركات المشبوهة. كنت أسمع صوت نجمية الواهي بين الفينة والأخرى، يسرى حولنا فجأة كومضة برق، لكنني لم أكن أستطيع تحديد مصدره، على الرغم من أنه كان يبدو وكأنه قادم من الجوار. كان مثل صدى تائه، يدور حولنا ويخدع حواسنا. "عزلة الحرب هذه هي التي تجعلني أفكر بالانتحار". بهذه الكلمات المشرّبة برائحة البارود، تنهى نجمية رسالتها، دون أن توضّح ما إذا كانت عزلتها راهنة، أو تعود إلى أزمنة موغلة في القدم. ثم كان هناك شكّ حول تلك الحقيقة التي تميل إلى أن تكون مطلقة: كيف كان للجوع أن يترك لها مجالاً للشعور بالعزلة! كيف يمكن أن يحدث ذلك، طالما كانت محاصرة من كلّ الجهات بالمدفعية الثقيلة والدبابات والمليشيات

لنجمية المكينة، ويا للملل الذي شعرت به!

'كان علينا أن نستعلم عن الأمر قبل مغادرتنا"، أجاب عادل فوراً على ما كنت أفكّر به، فما لا يعرفه، كان يتكهّنه.

'نادية، نادية، نادية، مرة أخرى تلك الفتاة اللعينة!"، قاطعنى عادل، مكشّراً عن أنيابه.

الكلام من فمي.

"ماذا نفعل؟"، سألتُ بقلق. سلوكي المتردّد لفت انتباهه فوراً، لأنه لا يطيق الأشخاص الخانعين، وأولئك الذين لا يستوعبون بسرعة مغزى المستجدّات.

"أطلق قذيفتي هاون للتحقّق من سلامتهم، وأخرى لتحذيرهم من أننا قادمون"، أمر عادل مثل جنرال على وشك أن يبدأ

"لكنهم مدنيون؟"، استهجنت، "كيف تجرؤ على قصف أناس

ملامحه طابعاً مخيفاً، كما في تلك اللحظات عندما كان يرقص في ظلّ راجمة صواريخ الكاتيوشا، المسماة أيضاً "أرغن ستالين"،

المجهولة؟ ثم، بالتأكيد، لم يكن بحوزتها سكّر ولا قهوة ولا تبغ. يا

"لقد وجدت الرسالة...". أردت أن أشرح له القصة، لكنه انتزع

"لقد انخدعت مثل دجاجة، ها هي الحقيقة"، قال بحدّة، ثم نهض وصّوب المنظار نحو النهر الذي كان يتدفق بهدوء في قاع الوادي. على الضفة اليمني، كانت تشاهد بالكاد ملامح أشكال باهتة تقريباً، تبدو شفافة تحت حرارة الشمس الحارقة.

"ابن العم، هناك نساء عاريات يستحمِمْن في النهر"، وصف بمرح ما كان يراه، "قد تكون نجمية بينهم"، أضاف، وهو يسبغ بعض الجدّية على نبرة صوته.

صدرت عن عادل ضحكة عفوية ، ولكنها حذرة. وسرعان ما اتخذت



متأملاً بزهو فوهاتها الأربعين وهي تبصق اللهب مثل تنين خرافي. "أوووه!... أوووه..."، كان يصرخ، رافعاً البندقية إلى الأعلى، وهو يدقّ الأرض بقدميه على إيقاع الصواريخ التي تشق عنان السماء، "إييييه أيها الربّ، أين أنت؟... تعال وأوقفني!"

والربّ كان يجيب: "ها أنذا يا بني، انظر إلى وجهى إن كانت لديك

عندئذ، كان عادل يتوقف عن الكلام وينتابه حزن شديد، لأنه لا يستطيع أن ينظر إلى وجه الربّ.

"ميلاد"، ناداني بعد لحظة، "إنه قدَرَهم، ألا تفهم؟".

"لكن، إن لم نقصفهم بالهاون، فلن يموتوا"، أجبته بنبرة لطيفة. حدّق عادل في الأرض الرطبة، وحفر بنظراته الحادة ثقباً في الطين ليرى أين انتهت جذور الأشجار الحروقة، ثم رفع رأسه ببطء ونظر مباشرة إلى الشمس المبهرة.

"إنهم أموات، يا ميلاد، وقصفهم بالهاون لن يغيّر شيئاً... لا شيء البتّة..."، قال وهو يضع يده اليمني على كتفي، بينما باليد الأخرى

كان يجرّ البندقية على مستوى الأرض. "هل فهمت؟"، تابع، "إنهم أموات، أموات تماماً. وبعد المرة الأولى، لن يشعروا بأيّ ألم. إنها الحقيقة، صدّقني. أنا، وأنت أيضاً، وكثيرون آخرون، نواصل الموت منذ أعوام، منذ أعوام كثيرة..."

"حسناً... أعتقد أنك محقّ"، وافقت. بدا لى أن ما يقوله كان

"أرأيت؟"، هتف، "ثم، فليبق الأمر بيني وبينك، نحن لا نرتكب جرائم حرب بإطلاقنا النار على الأموات". وكان هذا صحيحاً أيضاً. ناشطٌ في الحركة الشبابية، كومبارس في الاستعراضات العسكرية وموزع ماء الورد خلال احتفالات مولد الرسول، كان عادل، المحارب الكئيب، قد عاش الحياة بكل أبعادها. ليس هذا فحسب، فقد مارس حفر القبور وتلقين الموتى، الذين كان يقرأ عليهم مقاطع كاملة من الكتاب الأحمر لماو تسى تونغ، حيث كانت مجلة "الصين المصورة"، تهدى نسخة منه شهرياً للمشتركين.

خلال تلك القراءات، كان لا يتبقى لأقارب المرحوم، وهم مجموعة

صغيرة من الفلاحين الأميين، سوى رأفة وغفران الخالق الرحيم. أخرجت من صندوق الذخائر قذيفة من عيار 120 مم بلهفة منقطعة النظير، وجعلتها تنزلق بتؤدة في سبطانة مدفع الهاون. انطلقت القذيفة نحو الأعلى، ثم تهاوت، بمسار منحن، ورأسها نحو الأسفل، على الهدف. عندما سمعت النساء العاريات صفير القنبلة، رفعن رؤوسهن نحو الأعلى، وهن يحمين أعينهن من الشمس، من دون أن يظهرن أدنى خوف، دليل لا جدال فيه على

بعد استكمال مسارها، انفجرت القذيفة على الشاطئ، محوّلة الأجساد الهشّة إلى عشرات الأشلاء. ما كنت قادراً أبداً على محاكاة عادل في تهكّمه: كان يضحك كالمهووس!

"أطلق قذيفتين أخريين، ثم الحقني إلى المطحنة، يجب أن ننقذ نجمية والأخريات قبل الغسق".

"ما الحاجة إلى ذلك، طالما حوّلناهم إلى أشلاء؟"، سألت بتذمر. "لقد أخبرتك، أليس كذلك؟ ليس لدينا طريقة أخرى لتحذيرهم من وصولنا، إنها اللغة الوحيدة التي يفهمونها".

الغريب في الأمر، كان كلامه صحيحاً هذه المرة أيضاً.

وصلنا جواب القذيفتين حالاً: رشقات نارية، مع تجديف ولعنات بلغات مختلفة. كنا نسير بمحاذاة نهر الفرات، على مقربة من مدينة الرقة. المجموعات متعددة الأعراق التي كانت تفتك ببعضها البعض هناك في الأسفل، كانت هي نفسها التي نفّذت الخطة الخمسية للنظام، عبر نشر الرعب الوقائي لتهدئة الاحتجاجات التي كانت بمثابة جلبة مثيرة للأعصاب. كانت المشكلة تكمن في فهم الطرق والمعايير التي يتمّ بواسطتها تطبيق هذه الخطة

بالإضافة إلى البشر العاديين، كانت الآلهة القديمة والحديثة متورطة كذلك في الحرب، وكأن السماء لم تكن كافية لها، فقررت الاستيلاء على الأرض أيضاً، ذرة في محيط من الرمال. عندما رويت هذه الحادثة لعادل، الذي كان قد أحرق في هذه الأثناء المطحنة وكوخ الطحّان، علّق قائلاً:

ما الفعل وردّ الفعل".

"آه!"، أومأت وأنا أقطّب حاجبي، "وماذا إن لم نجدها؟".

"إن لم نجدها، سنبحث عنها في مكان آخر".

"مثلاً على أرصفة المدينة".

"على أرصفة المدينة؟"، هتفت مندهشاً.

'انظر يا ميلاد"، ردّ عادل بهدوء، "الحروب، بالإضافة إلى الدمار والازدهار، تنتج أيضاً أعداداً كبيرة من البغايا والقوّادين، وفي حالات نادرة جداً، جنرالات كبار، مثل أولئك الذين يسمونهم البحاثة والمؤرخين بنبرة حميمية: أولاد قحبة".

بدأت أمشى، بصمت. حتى عادل كانت لديه تلك القدرة النادرة لإعداد خطط استراتيجية رائعة.

بين الأجمّة الكثيفة والنباتات التي شكّلت نوعاً من الحاجز الطبيعي، بسبب التنافس على الضوء والتفاف بعضها ببعض، تمكنًا أن نراقب، من دون عائق، بقايا النساء العاريات وهنّ يلملمن أعضاءهن المتناثرة هنا وهناك. إن رؤية مشهد كهذا عن قرب، يجعل الدم يتجمد في الأوصال. لكن الرعب، رغم كونه حقيقياً، كان يبدو سخيفاً: فلم يحدث في أي وقت مضي، رؤية أقدام وأذرع ورؤوس منفصلة عن الأجساد، تتدحرج على الشاطئ، محاولة الوصول إلى مياه النهر لغسل جروحها؟ "اصمت، إنها الحرب!"، حنّرني عادل بلا مجاملات. كنت جاثماً خلفه، مستنداً على كتفه تقريباً، أتابع باهتمام حركات النساء

"هل تعتقد أن نجمية بينهنّ؟"، سألت بصوت منخفض. "أجل، تلك ذات الثديين المستديرين، هل تراها؟ انظر هناك، إلى اليمين، بجانب الصخرة الصفراء".

كانت هي بحقّ، تحمل سلّة على رأسها في طريقها إلى المعبد. كان الدرب شديد الانحدار، لكنه كان يبدو وكأنه يتضاءل تحت قدميها الجميلتين. مع كل خطوة، كانت الأرض تكشف عن سهل يخلب الأنظار: حقول من القمح وأزهار برية تشع بألف لون. كل ما كان علينا أن نفعله، هو أن نعبر النهر ونأخذها بعيداً. عملية بسيطة، لكن في اللحظة الأخيرة، بينما كان عادل يستشير خريطته العسكرية، شاهدنا عشرات الدبابات تغزو السهل بوحشية، وتحيط بنجمية من كافة الجهات.

"هجوم!"، أمر عادل، ثم ألقى بنفسه في الماء، وجرّني معه. ما "لا داعى للقلق؛ هذا أمر شائع في قواعد الحرب، ويشبه إلى حدّ كان يفترض أن يكون قفزة بسيطة من بضع سنتيمترات، تحول إلى تحليق نسر حقيقي. معلّقين في الهواء مثل طيور النورس فوق الحيط، وصلنا إلى فوهة كهف مظلم ورطب مع لسان متشعب من الصلصال الذي كان يبتلع بشراهة مياه النهر.

"لقد كانت عمّتي"، سمعت صوت عادل يدمدم في الظلام،

"تحمّل، سترى بأننا سننجح". ثم أضاف وهو يشتم "عندما نعود إلى البلدة، سأقوم بتسليمها إلى حارس حديقة الحيوانات".

"انتظر، سأبحث عن شعلة"، قلت، كما لو أن دكان البقّال على بعد خطوتين من هناك.

"عوضاً عن ذلك، بلّل إصبعك واعرضه للهواء"، ردّ عادل.

"للبحث عن الطريق إلى الخارج، يا أبله".

كانت الجدران تتكلم معه، والسقف أيضاً، ويكرّرون معاً، إلى ما لا نهاية، كلماته السخيفة.

مشينا ببطء، مع السبابة مبلّلة باللعاب، وشرعنا نتقدم ونحن ندوس على كائنات متورمة. لو احتكمت إلى الأصوات الرهيبة التي كانوا يطلقونها، لأقسمت بأنها كانت وحوشا ذات وجوه بشرية. لم تكن تصدر عنهم أيّ شكاوي، سوى أن ندعهم وشأنهم. كانوا من المعتقلين الذين تُركوا لمصيرهم منذ سنوات طويلة، ولم يكن أحد منهم يأمل في الخلاص. عادل، بالطبع، لم يشعر بأيّ رحمة تجاههم، بل أقسم بأنه، بمجرد الانتهاء من عملية إنقاذ نجمية، كان سيعود بقاذف لهب لإبادتهم.

وجدنا المخرج بالصدفة، وكان عبارة عن فتحة في سقف الكهف، مزوّد بسلّم من الحبال الغليظة. لم تكن السبابة المِلّلة عوناً كبيراً لنا، ولكن عادل ادّعى العكس.

"في الظلام"، قال، "أفضل دليل لشخص ضائع هو إصبعه. انظر هنا، على رأس هذا العود من اللحم والعظم، يوجد أحد أقوى الرادارات على سطح هذه الكوكب الغبي".

عندما كان عادل يتكلم عن عجائب الخلق، كان حريصاً جداً على الإشارة إلى كوكبنا بهذا الاسم، مقتنع أنه في مكان ما في الكون، يجب أن يكون هناك كوكب تسكنه كائنات أكثر ذكاء وأقوى منا. كان اعتقاده هذا يزداد رسوخاً في اللحظات التي كان يشهد فيها عن كثب غباء البشر، عندها كان يعتبر قناعته أمرا مسلّما به، ولا

"ما زلنا بدائيين للغاية... بدائيين... بدائيين..."، كرّر قائلاً بمزيج من الدهشة والغضب، عندما صادفنا في طريقنا تجمعات سكنية بحالها قد تحولت إلى أنقاض وحقول التهمتها النيران وجثث نساء وأطفال تتناثر عشوائياً في كل مكان.

"لكننا نفعل الشيء نفسه!"، لفتُّ نظره بلطف عندما اقتربنا من القرية الخامسة، وهي مجموعة صغيرة من البيوت والإسطبلات والحظائر التي تطلّ على حقل الذرة المحاصر بالدبابات.

"بالطبع"، أجاب عادل، "الحرب تجرى بهذه الطريقة أيضاً، وإلّا لا معنى لها".

كان يكذب، لأن عينيه كانتا تلتمعان بألق حزين، ولكي يحوّل دفّة الحديث، كما اعتاد أن يفعل عندما يقع في ورطة ما، بدأ يشكو من عمّته "أولاً مع الجنود البريطانيين، ثم مع أولئك الإسرائيليين، وفي النهاية مع المجاهدين، تلك العاهرة! والشيء المضحك، أنها تحاول أيضاً أن تبرّر نفسها. تقول إنها أذلّتهم: لو رأيتهم كيف كانوا يبكون في حضني. قَحْبة!... قَحْبة!... أنا سوف أقتلها".

في تلك اللحظة، كانت ضحكات رمزية ربّى- ربّى تصبح أكثر حدّة، وهي ترقص عارية في الحقل كما خلقها الله، وسط حشد من رجال المليشيات.

لم يلتفت عادل، كان يخشى أن ينظر إليها. هو أيضاً، بالتأكيد، مثله مثل جميع اللاجئين الذكور، كان يشعر أنه مسحوق من قوتها الجنسية. بعد كل شيء، كان الجنود الوطنيون هم الذين احتفوا بها أولاً، عندما كانت في الثالثة عشرة. رمزية ربّي-ربّى، بالإضافة إلى المتعة، عانت أيضاً من رعب بغيض لرؤيتهم يتذابحون بين بعضهم البعض للنيل من جسدها المدّد بلا حراك على معطف عسكري. في غضون ساعات قليلة ، كانت قد رأت ثلاثة وعشرين وجهاً مختلفاً يمرّ فوق جسدها الغضّ.

كان سكان القرية قد فرّوا قبل وصولنا، لما سمعوه عن شراستنا، وهو ما كان يمنحنا ميزة كبيرة على العدو. كانت استراتيجية عادل بسيطة ولكنها فعالة. كل ما كان في طريقنا، باستثناء الدجاج، كانوا أعداء يجب القضاء عليهم. ولم يكن من النادر أن يطلق رشقات من الرصاص، كلّما مررنا بالقرب من نهر أو جدول ماء، لأنه كان يخشى الأسماك وحوريات المياه العذبة. "يمكن أن يكونوا شهوداً محتملين!"، كان يبرّر فعلته.

حاصرنا القرية عند الفجر. أمسك عادل بمكبر صوت بلا بطاريات، وأطلق إنذاره المعروف:

"سأمنحكم خمس ثوان للاستسلام". ثم بدأ العد التنازلي "خمسة... أربعة... ثلاثة... اثنان... واحد... ميلاد، أشعل الفتيل". رؤية المنازل وهي تتطاير في الهواء، كان مشهداً فريداً من نوعه. كانت الوسائد وأجهزة التلفزيون والصور العائلية والنعال والثريات، تتطاير في الهواء، وفي بعض الأحيان، تظلّ معلّقة في الجو، حتى لعدة أيام، مخالفة الجاذبية الأرضية.

"ربما لكي تشير للعدو عن مكان وجودنا!"، كان يفترض عادل، ووجهه تشوبه مسحة من القلق. ثم كان يستهدف تلك الأغراض

بدقّة عجيبة، ويرديها على الأرض واحدة تلو الأخرى.

كان خياله الجامح يجعله يتوقع كل حركة للعدو حتى قبل وقوعها. وفي كثير من الأحيان، كان يفاجئهم في النوم، بينما يستمتعون بالأحلام المشبعة بالمجد والنصر. لذلك، كان قد خمّن بدقة مذهلة تاريخ الهجوم النهائي، ولكن من دون الكشف عنه

"إنهم يقومون بتجهيز الدفعية الثقيلة"، أعلن فجأة، "فلنتحرك حالاً، سيتم استخدام نجمية كدرع بشرى".

ولكن هناك في الأسفل، حيث كان ينبغي أن نواجه القسم الأكبر من قوات العدو، كان يسود صمت مطلق. لقد انسحبوا بالفعل، تاركين خلفهم أرضاً محروقة. لم يكن هناك أيّ أثر لحقل القمح، ناهيك عن الغابة الصغيرة، بينما كان صوت نجمية لا يزال يتهادى في السهل المقفر، كما لو أنه يحييّ هذا العالم لآخر مرة. برؤية هذا المشهد المروّع عن كثب، بدا لنا أن لا أحد يمكنه أن ينأى عن هذا المنزلق، على الرغم من أن الأزمنة والأماكن كانت تتناوب وفقاً لخيالنا المشوش.

لو لم يكن الأمر يتعلّق بإشارات الطرق وضباط الجمارك الذين يخفون وجوههم وراء أقنعة من الشمع، لما كان بمقدورنا أنا وعادل التخلّص من هذا العبء المذلّ. خلال كل ذلك، كان الشيء الوحيد الذي يربطنا بالواقع هو ظهورنا كجنود شجعان، بالزي الرسمى المزخرف بالأوسمة والميداليات الذهبية الباذخة، التي كان عادل يصنعها بنفسه خلال أيام الهدنة. لقد كان يوماً مثالياً للعيش مثل أقراننا، ارتياد علب الليل سيئة السمعة ومضاجعة النساء على مقاعد الحدائق العامة.

بوصولنا إلى محطة القطارات في ميونيخ، كان أول ما تبادر إلى أذهاننا، هو السؤال عن أماكن مراكز الإيواء التي ترعى الفتيات الهاربات من أهوال الحرب. تقدّم أكثر من شخص لمرافقتنا إلى هناك، لأنهم كانوا يريدون مشاركة معاناتنا المستمرّة منذ سنوات عديدة. انتابتنا الدهشة عندما وجدنا كل أفراد المجموعة ينتظروننا عند موقف الحافلة لاستئناف المسيرة. كانت هناك نادية وماجدة وريبيكا وسليمة وكونغاوو وراميش وإسماعيل، بينما نجمية كانت على متن عربة يجرّها حصانان أبيضان. كان يوم زفافها.







## صانع الحوريّات

## وارد بدر السالم

راقتْ محاسنُها وَرَقّ أديمُها فتكادُ تبصُرُ باطِناً من ظاهرِ وتمايلتْ كالغُصنِ بلّلهُ النّدى يَختالُ في وِرْقِ الشبابِ الناضرِ تبدّى بماءِ الوردِ مسبلُ شَعرِها كالطّلّ يَسقطُ من جَناحَي طائرِ النحلى

في حكاياتِ الحاج يعقوب رحمهُ اللهُ وطيّبَ ثراه وأحسنَ مثواه ما هو شيقٌ وممتعٌ وغريب. يهواهُ البعيدُ والقريب. يأخذُ بمجامعِ القلوبِ ولا يخطرُ على المسامع لِا فيه من المثيرِ العجيب. يبقى في البالِ ما دارتِ الدنيا وتعاقبتِ الأجيال. لا يُمكن أن يُنسى مَهما طالَ الزمانُ عليهِ وحال. بل نظلُّ نردّدهُ نحنُ أبناءُ القريةِ بتعاقبِ الزمنِ من جيلِ الى جيلِ.. نساءً ورجالا.

#### في البدءِ كانت الحكاية

والدُنا التسعيني، أطالَ اللهُ في عمرهِ وجعلهُ من أهلِ الصّحة والعافية، يُصرُّ على أنّ حكاياتِ الحاج يَعقوب رَحمهُ اللهُ بِرحمتهِ الواسِعة وأسكنهُ فسيحَ جنّاته - تلك التي ورِثها عن السّلف الصالحِ من أساطيرِ الأولين أو عاشَها في زمنهِ الغابر أو سمِعَها من مجالسِ الأخيار من النّاس الطيبين - لا تتحوّر أو تُضاف لها بَهاراتُ الحكاياتِ ومزّاتُها اللذيذة، ولا يتغيرُ طَعمُها مَهما تعاقبتِ السنواتُ واختلفَ عليها الرواة، وتبدلتِ الظروفُ والأحوالُ وتعاقبتُ على سماعِها أجيالٌ بعدَ أجيال. وكلّما أوغلَ فيها الزمنُ وأوغلتْ فيه تَبقى كما هي. تكتفي بذاتِها لذاتِها. لا ينقُصها إلا الرّاوي والحكّاء الخبير العارف بشؤونِ الزمنِ وناسهِ وتقلباتهِ ولغاتهِ؛ ولا تحتاجُ الى نفْخٍ وتفْخٍ وزوائدَ وتصفيطِ كلامٍ وجرِّ وعَرِّ

غيرَ أنّ الوالدَ مدّ اللهُ في عمرهِ - كما رصدَ حكاياته أحدُ الأحفاد وطابَقَها بمزاجِ باحثٍ هاوٍ لشؤون السّلف الصالح ومروياته الشفاهية - كان في بعض الأحيان ينفخُ ويتفخُ بالحكاية ويجرُ ويعرُ بها. يرشُّ عليها شيئاً من البهارات الحارّة أو يملّحها ببعضِ الأشعارِ والآياتِ القرآنية مما لم يردْ في أصل وقائع الحكايات التي رواها الحاج يعقوب في زَمنه. وقد يثردُ عليها ثريداً بنكهةِ التشويق عندما يتجلّى ويندمجُ مع الواقعةِ وتفرعاتِها ومفاجاتِها، لكنْ لهذا سببٌ يبررهُ الحفيد - فيما بعد - وهو يلازمه دائماً ويسجّل حكاياته فيديوياً بالصورةِ والصوتِ ويبحثُ في جذورها ويطابقُها مع أخواتِها من الحكاياتِ المتشابهةِ والمهاجرةِ الدخيلةِ من الفرس والهنود والترك والعجم.

حفيدنا يُدرك الكثيرَ مما لا ندركهُ نحنُ المنشغلينَ بالحياةِ وشؤونِها الكثيرة بشكل جِدّي وقد فهمَ الشيءَ الكثيرَ عن طريقتهِ في السّرد المتع الذي يأتي بالحكايةِ كاملةً ومكتملةً فيها العِبرة والاعتبار. مثلما يتمعّن بالإضافاتِ الخارجةِ عن أصلِ الحكايةِ وأغلبُها من القصيدِ القديم الذي يجدُ طريقَهُ إلى ذاكرتهِ أو ما يأتي على لسانهِ من آياتٍ قرآنية وأشعارٍ وأمثالٍ وحِكَم أو خلاصاتٍ شخصية يبتكرها الأبُ وهو في طريقهِ لقولِ الحكمةِ المتكدسةِ في صدره. الأب/الحكواتي/الوارث/ ومعاناتُهُ مع ضعف بنيتهِ وما يعانيه من السّكّري وانخفاض الضغط وسوفان المفاصلِ وخفقانٍ في القلب عندما يَحكي لنا - من ذاكرةِ الحاج يعقوب الكتظةِ بقصصِ الأولينَ - حكاياتٍ وسِيراً وسوالفَ كثيرة، ينتقيها بدرايةٍ وحكمةٍ ودهاءٍ أيضاً. فهو العارفُ في المغازي والسيَر وما تركهُ الزمنُ الغابرُ من أسفارٍ شفوية متعددة، والوارث الأمين لذلك الحاج الذي طوتُهُ السنواتُ تحتَ التراب، لكنهُ لم يُنسَ كما نُسيَ الكثيرونَ في زحمةِ الحياةِ والموتِ من الأصحابِ والأحباب.

تجمعنا ليالي الحكايات طوعاً أو قسراً؛ نحن الأبناءُ الذين كبرنا

وتزوجنا وخلّفنا بنين وبنات. واختمرت فينا حكمة الماضي وعِبَرهُ الفيدة وغير المفيدة. ونحن الأحفاد الذين نعيش زمناً لا يشبه تلك الأزمان البسيطة التي كانت الناس فيها على نيّاتهم الطيبة وعيشتهم المتواضعة راضية بما قسمه الله لها من رزقٍ وأمانٍ وسلام؛ غير أننا هجرُنا الماضي مضطرين بعدما أفِلَت رموزه أو كبرتْ أو مرات القسم الأعظم منها، فتحول كل شيء إلى كتبٍ قديمة وبحوثٍ جامعية وأراشيف في مكتباتٍ عامة وقفشاتٍ نادرة في اليوتيوب لعجائز ما يزالون أحياء هنا وهناك، يتشبّثون بذاكرة الماضي السعيد بالطرق كلها، ودخلنا في أزمانٍ تعاقبت بالجديد والجاهز والمعتبر والمتعبر أيضاً في مشاويرها الراكضة، لكنّ الوالدَ والجاهز والمتعبد الطرق كلها، ومشاويرها الراكضة، لكنّ الوالدَ

والجدّ راويتنا الوحيد الذي لحق بعصرنا بأمراضه المستفحلة؛ شفاهُ الله منها؛ يعيدنا إلى زمنه الأول القديم المندثر، وربما حتى ما قبل زمنه من أساطير الأولين وقصص الراحلين بالطريف والجميل والمثير والمتع والمفيد من سوالف زمنه التي بقيتْ في ذاكرته حتى اليوم. كما في هذه الليلة التي استغرق فيها وقتاً ليس قليلاً يحكي ويقص فيه بلذيذ الكلام المنمق عن الفقير الزاهد سعدالدين الرجل الأربعيني الأعزب وما جرى له مع الملا شمس الدين وابنته الوحيدة العمياء الكسيحة الخرساء الصمّاء البكماء التي طلب يدها من والدها الملا – من دون أن يراها – على سنّة الله ورسوله الكريم حتى إذن له الله سبحانه وتعالى بأن يتزوجها الله ورسوله الكريم حتى إذن له الله سبحانه وتعالى بأن يتزوجها

103 ما العدد 27 - يناير/ كانون الثاني 2021 العدد 72 - يناير/ كانون الثاني 2011 العدد 72 - يناير/ كانون الثاني 102 العدد 72 - يناير/ كانون الثاني 102 العدد 72 - يناير/ كانون الثاني 102 ا

شرعاً وأمر ملائكته بتجهيز غرفة عرسه في ظرف مشوّش كان عليه - بشكلٍ سهل - أن يتحجّج ويرفض تلك الزيجة بأريحية، بعدما عرف بعَوَق الفتاة الغامضة وعيوبها الخيفة وعاهاتها الرهيبة التي لا يمكن إصلاحها؛ فلن يتسبب بفقد معلمه الملا أو زعله أو يغتاظ منه. فالخيار أمامه متاح بالقبول أو الرفض. وإما عليه أن يتقبل الأمر بعلّاته وتشويهاته وفجيعته الشخصية، صاغراً وراضياً لشدّة إيمانه بقضاء الله تعالى وقدره "وَمَا تَشَاعُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا "كأنْ يقتنع بأنها قسمته ونصيبه في الحياة الفانية ولا مفر من الرضاء بهذه الزيجة الغريبة الغامضة التي ربما فيها (إنْ) أو ما شاكل ذلك، لكنه بدا وكأنه أسلمَ أمره وهو في حَيصٍ وبَيصٍ من ورطته التي أدخله فيها الملا شمس الدين لغاية معقدة ليس من السهولة فهمُها أول الأمر ولا حتى تخيّلها في آخِر الأمر.

وعندما نمتثل في مجلس الوالد العجوز إنما نتعلم منه طرائق الحكى والتشويق في متعة الحدث ومفاجآته غير المتوقعة، وهو يصوغ الحكايات صوغاً ويُبهّرها بالأشعار القديمة التي لم نسمع بها ويأتى بالآيات القرآنية بمواضعها المناسبة، لكنه في بعض الأحيان يعقّد أصلَ الحكاية لغايةٍ في نفسه ثم يعود لينظّمها بناظم معقول لا نتوقعه يتلاءم مع الهدف الأخير لها، بعد أن يكون قد أخفى منها الكثير في ثنايا السرد الطويل وكثّف عليها القصائد والأمثال والأقوال وآيات السماء المنزّلات؛ فيُخرجنا من طورِ إلى طور ومن خيالِ إلى خيال ومن عسرِ إلى عسرِ أو يُسرِ. وهكذا بقى أبونا العجوز على طريقته القديمة في رواياته الشفاهية التي يحفظها عن سلفه الصالح، يوم كان الحاج يعقوب - رحمه الله وله الذَّكْرُ الحسن - راوية القرية الفهيم المتكلم العليم الذي لا يتعب ولا يكلّ ولا يملّ مما ورثه عن الأسلافِ الأقدم من الحكايات والسّير والقصص، مخلصاً لها، أميناً بنقلها، عصيّة النسيان عليه، لاسيما في الليالي التي تنقطع فيها الكهرباء فتراتٍ طويلة لتجمعنا مدفأة واحدة في ليالي الشتاء التي يفترعها الكثير من المطر والبرد والعزلة الإجبارية. خاصةً ما كان يرويه الحاج يعقوب؛ ويردده الوالد الحافظ لكل صغيرة وكبيرة وهو في هذه السن المتعِبة التي جاءت بسوفان المفاصل والضغط الصاعد والسكّري الذي جعله حنفية بول لا تنقطع.

#### تأتى الحكاية

يبرعُ الوالد حفظهُ الباري عزّ وجلّ في إثارة الجالسين وشدّ

أسماعهم وأدمغتهم ويقطع أنفاسهم حتى ما بعد منتصف الليل في حكاية واحدة. يأتي بالشاردة منها والواردة. يُنسيكَ أوّلها ثم يعود إليها بمتعلقاتٍ أخرى لا تخطر على البال. يخلّيك تتوقع النهاية لكنه ينقلب عليك في اللحظة الأخيرة، فتبدأ دائرة الشك والغموض من جديد، ونبقى دائخين للتحولات التي يرويها الوالد في أصل القصة والحكاية الثرية بالمعاني، ولكثرة القصص والحكايات والروايات والسّير التي كان يستخرجها من ذاكرة الحاج يعقوب طيّب الله ثراه وجعله من المغفور لهم، صار راويتَه وحافظته والمؤتمن على ما سولفهُ ورواه وحكاه لاسيما وهو معاصره لسنين عديدات وجليسُه في العسر واليسر وصاحبهُ في الأسفار إلى الأمصار البعيدة، حتى بتنا نعتقد أن الحاج يعقوب هو والدنا التسعيني نفسه لكن بزمن آخر وليل آخَر وطقس آخر، نظراً للدقة في الوصف التي كانها الحاج حينما يروى من زمنه وزمن ما قبله وقبل قبله، والتي يرويها والدنا اليوم ويغذّيها بالتفصيلات الطويلة والشوارح واللواحق التي تسبق أصل الحكاية وتحيط بها من كل زاويةٍ وجانب وحدب وصوب في خبرة عجيبة؛ كأنه يقرأ في أكثر من كتابِ مفتوح ومخطوطة لا يفهم كتابتها إلا هو وقد اختلطت وتداخلت فيها الصور والمعلومات والقصص والشروحات الجانبية من كل مكان.

وهذا ما جعل أحد أحفاد الأسرة المهتمين بسوالف التاريخ والحكى الشفاهي من عجائزه المعمّرين أن يتدخل وينطّ عندما يستشعر الإضافات هنا وهناك في رواية الوالد وسرده الطويل ومتاهاته القسرية، فيُشعرنا أن ذاكرة السارد الوارث في هذه الليلة اكتنزت بالكثير من الهوامش التي جعلها بوّابات شد لم تكن في أصل الحكاية، لكنه قصدها لأنه يريد أن يحكي ويسولف ويروي ويقص، والحفيد الذكي يبرر بأنّ الأزمان المتتالية التي لحقت بعمر جده وأضافت إليه تدخلت في روحه من كل باب وعلمته ما لم يعلم، فظل يعتقد أنه ناقلٌ أمينٌ حتى لو أضافَ وحذفَ وكرّر هنا وهناك فالناقلُ الأمين مؤلف أمين وليس على الناقل من حرج. الجد أصبح راويةً منفرداً. إنه مؤلف بطريقته حتى لو وقع الحافرُ على الحافر كما يقول الجاحظ. هكذا يرى الحفيد الذي يغلبنا لو ناقشناه لأنه أكثر ثقافة وصلةً بهذا الماضي الذي عكفنا على نسيانه لولا الوالد المقذوف من ذلك الزمن إلى هذا الزمن أطال الله في عمره. فهو الوحيد الذي يذكّرنا بأنّ هناك زمناً ماضياً وقد مضى. الحفيد المتعلم كان يبسبس لنا ويتدخل ويصحّح ويتوقع بطريقة لا لبس فيها من دون أن يُشعر الوالد بشيء. لكنّ الوالد في بعض



الأحيان- ربما - كان يشعر بانحراف الحكاية عن مسارها وأنه قد ضخّ فيها من عندياته شيئاً من الضروريات الملّحة ؛ فالحكمة قد تأتي متأخرة في بيتٍ من الشعر كما يقول، أو تتطور من زمن إلى زمن تكشفه آية قرآنية أو حديث نبوي أو قول شاعر جاهلي، أو تُقال بهذا الشكل لا بذاك. ويقصد بالطريقة التي تأتي بها وبالمثل الذي يوضّحها سواء أكان آيةً أم بيتَ شعرٍ. ليكون الوالد والجد بؤرة السرد وراويته الحاذق. ففي عينيه التماعاتُ حكي طويل. وفي رأسه خزائن الأقدمين وروائحهم ومآثرهم الكبيرة والظريفة. يقول: إذا لم أحكِ أموت، وإذا أنسى أموت، وإذا أصمت أموت. لهذا يحكي ولا ينسى وهو في هذه السن المتعبة ولم يبالغ في هذا عندما تنفتح ذاكرته الغارقة ببحر الحكايات الجميلة. والحفيد اللوذعي؛ القارئ النهم والمستمع الجيد والمعلّق الناجح والباحث الهاوي لشؤون السلف الصالح؛ يسير على خطاه كما هو واضح

لنا، لكن بعصرٍ ليست فيه ملامح الماضي ولا طريقته الفطرية وابتكاراته الخيالية التي تُخرج هيبة الواقع أحياناً وتُحرجه أمام الدرس والحكمة والمتَل. فالواقع هو أبو الحكي والخيال ابن عمه كما يردد في بعض الأحيان.

الحفيد الشاطر سيرث الوالدَ وحكاياته، فهو الوحيد بيننا مَن يقدر أن يجمع ما تبقّى من مروياتٍ وسردياتٍ وحكاياتٍ فطريةٍ وشفاهية في ظرفٍ سهل عليه توفرت فيه إمكانيات التسجيل والسماع المستمر والتحليل الدقيق.

هذا العصر الجديد لحق به الأب التسعيني مع أمراضه الكثيرة. إنه أبُ الماضي على أيّ حال، وقد شاء له القدر أن يبقى بيننا حتى هذه الحكاية الجميلة التي لا تخلو من شدٍّ وجذبٍ وعِبرة.

روائي عراقي



## أفعال ناقصة

## أحمد اسماعيل إسماعيل

هل تشاهد مباريات كرة القدم يا جارى؟

إذا كان جوابك بالإيجاب، فقل لى ما هو رأيك في لاعب يدفع بالكرة أمامه برشاقة وحماس، ويتوجه بها نحو مرمى الخصم بتصميم، متجاوزاً لاعبى الخصم بمهارة وحنكة، وما إن يصل إلى مرماهم ويسدد ركلة نحوه حتى تتفاجأ بالكرة وهي تنحرف بعيداً عن الهدف، يميناً أو شمالاً، أو حتى عالياً جداً، وكأن من سدد الكرة؛ ليس هو اللاعب الماهر نفسه!

قال جارنا الجديد ذلك بعد أن بثّ التلفاز خبراً عن تأجيل الموسم الكروى لهذه السنة بسبب انتشار وباء كورونا.

لم أعلق على حديثه الغريب، وعددت ذلك مجرد فذلكة، وادعاء من ينطبق عليه المثل الكردي "من ليس في الميدان، أسد مغوار". إنها المرة الثانية التي يزورني فيها هذا الجار، والذي لم يمض على سكنه في بنايتنا سوى أسبوعين، ولقد فعل ذلك بعد أن علم بأننى وإياه من مدينة واحدة، وأخذ يستذكر الأسواق في مدينتنا قامشلي، الثابتة منها والمتنقلة، وحديقتها العامة، وشارع العشاق.. وحاراتها، وكذلك نهر جقجق الذي يقسمها إلى نصفين مثل تفاحة، أو كان يفعل ذلك أيام زمان، ثم تباهى بأننا، نحن أبناء هذه المدينة، لدينا مناعة ضد كورونا ومورونا، ولسنا هلعين مثل الألمان، وهذا الفايروس لن يكون أشد فتكاً بنا من الحرب الدائرة الآن في بلدنا.

وحثنا أكثر من مرة على زيارتهم، غير آبهين بمخاوف الجيران، الألمان منهم واللاجئين مثلنا، وعدم الخشية من مبادرة أحد منهم الاتصال بالبوليس.

كنا قد تحدثنا قبلها في مواضيع شتى، عن حياتنا في هذا البلد، وعن حياة الناس في بلدنا ومعاناتهم المضاعفة بعد انتشار هذا الفايروس، والحجر الصحى وأثره على الفقراء، وعلى العمال المياومين، وارتفاع سعر الدولار الجنوني إلى ألفى ليرة سورية، وأبدى كل واحد منا حزنه وقلقه على أحوالهم، وقمنا بمقارنات

بين رواتب الموظفين وصرف الدولار، وعرضنا أسعار بعض المواد الغذائية هناك، المرتفعة بجنون، ووجهنا بعض الشتائم إلى أمراء الحرب، في العاصمة والأطراف أيضاً، واختلفنا عمن يمكن أن يكون قد قام بتصنيع هذا الفايروس: أميركا أم الصين؟

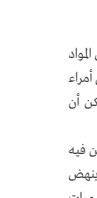
وانسحب النهار من النافذة، وحلُّ مكانه الليل الذي يسكن فيه كل شيء في هذه البلاد ويصمت، كأنه طقس مقدس، ولم ينهض هذا الضيف وينهى الزيارة. بدأت بالتململ، وشرعت أنظر مرات كثيرة في هاتفي الجوال، واقرأ بعض الكتابات في فيسبوك تارة، وأنظر بعيون فارغة في الواتساب تارة أخرى، وكانت زوجتي تنتقل من غرفة إلى غرفة بشكل مفتعل، وتؤدى في كل مرة تظهر فيها أمام أحد الأبواب، حركات عصبية تدعوني فيها، ومن وراء ظهره، وبما يشبه الوعيد، أن أصمت وأكفّ عن الثرثرة معه، لعله يحس

وبالفعل، بدأت بممارسة سياسة طرد الضيف التقليدية، فالتزمت الصمت؛ أطبقت فمي وتركت المجال لجسدي كي يتحدث، نظرت إلى الساعة المعلقة على جدار الصالون المرة تلو المرة بشكل مفتعل، مضيقاً بين عيني، ومتلاعباً في رسم شكل حاجبي، لأعقدهما تارة، وأرفعهما تارة أخرى، ثم لجأت إلى اصطناع التثاؤب؛ الرسالة الواضحة والصريحة للضيف الثقيل، بعد أن فشلت رسائلي وإشاراتي السابقة كلّها في إيصال ما أود قوله، فاغراً فمي على آخره، دون التقيد بالحجم المناسب لفتح الفم في حالة التثاؤب، ومدته، أو حتى نوعية الصوت المرافق للتثاؤب، أو تناسب عملية الشهيق والزفير، والتنسيق بينهما.

وباءت هذه الحركة أيضاً بالفشل، بل وأصبت بعدواها؛ وبقى

قال وهو يلتفت خلفه ليتأكد من خلو الصالون من أحد ما، وخاصة من زوجتى:

ستسأل يا جاري العزيز ما علاقتي بالكرة واللاعب الذي يفشل









في تسجيل هدف، وأنا في الحقيقة لا أملك شغفاً بهذه اللعب، بل وبكل ما يمتّ لعالم الكرة بصلة، أو ببصلة.

لم أجب حتى بكلمة نعم، التزاماً مني بسياسة طرد الضيف، وبأوامر زوجتي الجالسة في المطبخ، والتي لها قوة سمع البومة، والمطبخ قريب من صالون الاستقبال، ومن غرفة نوم الأولاد، ولعل أيّ كلمة أتفوه بها؛ قد تكون بمثابة تشجيع له على متابعة الحديث، فيكون ذلك سبباً في إيقاظ الأولاد، وزيادة ضيق زوجتي، فألجمت لساني، ولكنه فعلها، وأكمل:

- لقد حدثت لى قصص كثيرة يا ابن البلد، وهي شبيهة بما يحدث لهذا اللاعب المسكين، ولو رويت لك بعضها فلن تنتهى حتى مطلع الفجر، ولكن هل تعرف من هو المرمى؟

وكدت أفرغ ما يجول في داخلي من حنق وأقول "لا يهمني من تقصد بالرمى أو حتى بالحارس، نحن هنا في ألمانيا، في مدينة النظام فيها شريعة، ولسنا هناك، في مدينة الحب. والوقت الآن ليل، والزيارات في زمن كورونا ممنوعة. وللمنع هنا قواعد وضوابط، ولمخالفتها ضريبة وعقوبة". ولكنني لم أفعل، فحانت منه التفاتة سريعة إلى الخلف أعقبها بهمسة:

- النساء.

- النساء؟! لا أعرف كيف أفلتت منى هذه الكلمة، هل هو الفضول، أم أن الكلمة ذاتها: النساء، هي السبب.

وعلى الفور، جرَّ عجيزته من مكان جلوسه على الكنبة، واقترب منى أكثر، وأرسل كلامه نحوى بصوت ممطوط "نعم نساء، وليست امرأة واحدة؟".

استيقظ في داخلي فضول نهم، ولكنني لم ألبّي حاجته، ولم أتجاوب مع نظرات جارى الخبيثة.

الذي سرعان ما هبّ واقفاً، وقبل أن أنهض وأمدّ له يدي مودعاً، سأل عن مكان الحمام، واستأذن منى استخدامه، فأشرت إلى مكانه بوجه طفت عليه علامات الراحة، فتوجّه نحوه مباشرة ودخله، وخرجت زوجتي من المطبخ مثل عاصفة هوجاء تسللت من نافذة مشرعة، وبدأت توجه لى العتاب والتوبيخ بكلمات حرصت على أن تخرج من بين أسنانها في صرير وهمس، ولم تصمت إلا عندما علا سعاله في الحمام، وتكرر صوت بصاقه. فانعجن وجهها واكفهرّ، وأخذت تنقل نظرات القرف والهلع بيني وبين باب الحمام، وهي تغمغم بحنق:

غير أن هذا التوتر تبدل، وانقلب إلى ابتسامة مجاملة، بل وتمنت عليه المكوث، عندما فوجئت به يقف خلفها، ورددت العبارة ذاتها التي نكررها بتباه "نحن لسنا مثل الألمان، ولن نكون، وطباعنا العشائرية لن تتغير" فطلب الشاي، وأضاف ممازحاً وهو يعود إلى الجلوس في مكانه على الكنبة، بأن الشاي بالنسبة إلى أبناء مدينتنا قامشلي مسألة عشق، مثل البيرة للألمان.

وقبل أن تغادر الصالون وتتوجه نحو المطبخ، سألها عن أصلها وفصلها، وفي أيّ حارة من مدينتنا يسكن أهلها، وأثنى على أصلها بعد أن ذكرت له المعلومات التي سأل عنها، وأبدى إعجابه بعائلتها، وذكر اسم شخص معروف من عائلتها، كان صديقاً له أيام زمان، الأمر الذي جعل وجه زوجتي ينفرج عن ابتسامة عريضة، لا تخلو من تصنع، استغربت بعدها أن تملك زوجتي هذا الوجه المطاطى، وأنا جاهل به بعد ربع قرن من الزواج! وعندما جاءت بالشاي المعطر بالقرفة، بوجه مبتسم ونظرات قلقة، شكرها وقال لى:

- أشكر ربك على نعمة الزوجة الطيبة البسيطة، والأصيلة، فالزوجة الصالحة هبة من الله.

قالها بصوت عال يصطنع الهمس، وذلك قبل أن تختفي زوجتي من الصالون، فأسرعت أنا أيضاً، في اللحظة نفسها، إلى رفع صوتى أكثر، شاكراً وراضياً على هذه النعمة، محاولاً النطق بها بنبرة خالية من التكلف، وأنزلت في سرّى اللعنات على أصله وفصله، وعلى هذا النوع السمج من التملق الذي يلجأ إليه الضيف مع سيدة البيت.

ارتشف رشفتين من كأسه، وقال بعد أن مضمض الشاي في فمه

- لا بد أنك في لهفة لمعرفة طبيعة العلاقة بين اللعب بالكرة والعلاقة مع النساء.

وأكمل بعد أن التفت خلفه التفاتة سريعة:

- لن أروى لك قصصاً حدثت معى في البلد، فهي كثيرة، ولكن سأروى لك آخر قصة حدثت معى هنا، في ألمانيا، قبل أن يتم "لمّ شمل العائلة"، وتلتحق بي زوجتي والولدان، وذلك حين كنت وحيداً، إذ بقيت أكثر من سنتين وأنا أعزب، وهذا زمن ليس بالقليل. والمثل الذي يقول "أرمل دهر، ولا أعزب شهر" صحيح

- سنُصاب جميعنا بكورونا، سينقل لنا العدوى، وسيُصاب بها وكان على أن أتبع دورة كورس اللغة فور مغادرتي الكامب،

وفي كورس اللغة، والذي يضم أناساً من شتى الملل: عرب وكرد وأفغان وفرس وترك ورومان.. وغيرهم.

قلت في نفسي، يبدو أن هذا السيد سيتحدّث لي عن موضوع دورات اللغة الألانية الذي مللته، فما من لقاء يضمنا نحن اللاجئين، إلا وكان هذا الموضوع هو السائد، موضوع ليس فيه سوى الشكوى والتأفف والخيبات، وعلاوة على ذلك؛ فلقد حلّ الليل، وأخشى أن ينتصف ولا ينتهى صاحبنا من حديثه.

برقت في رأسي فكرة أن أكتب لزوجتي على الواتساب، أدعوها في رسالة قصيرة للقدوم إلى الصالون، ومشاركتنا الجلسة، فقد يُعجل وجودها معنا في إنهاء هذه الزيارة، غير أنني لم أفعل. إذ كان قد بدأ للتو يتحدث عن علاقته بزميلة له في دورة اللغة؛ امرأة تعانى مثله قسوة الوحدة، وتنتظر زوجها في معاملة "لمّ الشمل" التي طالت، ولقد بدأ الأمر بالاستلطاف كما قال، وبالحديث عن الوطن، وشوق كل واحد منهما له، وعن جمال بحر اللاذقية، وعطر ياسمين الشام وتراتيل فيروز في صباحاتها، وطبعاً كان لطبيعة مدينة كل واحد منهما وناسها نصيب كبير من

وانتقل إلى الحديث عن مناوراته في ساحة هذا الملعب، الذكية والرشيقة: النظرات الولهي والمساعدات الصغيرة والتعليقات في الفيسبوك.. والكلمات المشفرة.

هذه المناورات غير غريبة على، أعرفها جيداً، هي أشبه بعلاقة حميمية عن بعد، أو بروفه على ممارسة الجنس، يمارسها الطرفان في اتفاق ضمني، غير معلن ومصرّح به. ووجدتني أتابعه بشوق، منتظراً وصوله إلى المرمى. وقد وجدت نفسى في الملعب ذاته، حيث مكان عملي محاسباً لرواتب المعلمات الوكيلات في

ماذا يعنى أن يبلغ الرجل الخامسة والأربعين من عمره يا جاري العزيز؟ قال ذلك وأكمل: إنه شاب، وأنت أيضاً، رغم أنك تبدو أكبر منى بحوالي خمس سنوات، أو أكثر، إلا أنك مازلت شاباً، فأنت في أوروبا، البلاد التي يُعد الرجل فيها شاباً حتى لو بلغ السبعين من العمر، وقد عاش مراحل عمره كلها بانتظام، دون أن تتداخل وتتشابك، مثلما يحدث للإنسان في بلادنا، والتي غالباً ما تحترق، ليصبح الشاب في غفلة من الزمن؛ رجلاً عجوزاً. ودون أن يترك لى فرصة لإضافة رأى، انتقل إلى الحديث عن العلاقة التي تطورت بينه وبين زميلته في كورس اللغة، ووصلت إلى المواعدة في إحدى الحدائق، ثم في الببت: بيته.

كان زميلي في قسم المحاسبة يذكر لي طريقة إيقاع المرأة في المصيدة، والحددة بثلاث خطوات فقط، ساخراً منى ومن أحمد شوقى، طول صبرنا الفلكلوري، وهو يردد بتنغيم وسخرية قول أمير

نظرة فابتسامة فسلام فكلام فموعد فلقاء.

ثم يضيف، في هذا الزمن، الحب هو: نظرة فلقاء، لا سلام ولا كلام، بل لقاء مبارزة بين جسدين: إنها المعركة الوحيدة التي ينتصر فيه طرفا الصراع.

مازلت أذكر تصرفات بعض المعلمات اللواتي كنّ يتقصدن إظهار نهودهن أثناء التوقيع على جدول استلام الراتب، وهن يعلمن أننى كنت أسترق النظر إلى ذلك الشق الذي يفصل بين حقين ممتلئين بإكسير السعادة. وكانت هي، تلك المعلمة بالذات، ذات القوام المشوق والبشرة البيضاء المشوبة بالحمرة، تتصنع فعل ذلك دائماً، وأحياناً تنهى التوقيع الطويل بنظرة ماكرة، كمن يضبط طفلاً شقياً يحاول فعل شيء خبيث ببراءة.

كان جاري قد وصل إلى المرمى، وأصبح قاب قوسين من تسجيل الهدف، إنها في بيته وعليه القيام بواجب الضيافة: الشاي والقهوة والمتى، ثم بعض المأكولات الخفيفة، وتناولا ذلك كله وهما يتجاذبان أطراف أحاديث شتى، وكان هو والزمن يسيران في اتجاهين متعاكسين، حتى فوجئ بها تنهض وتطلب بحنق، قال بحسرة: ألا أعاود الكرة معها. فهي أنثي، وأنا حمار.

لم أضحك، لقد كنت أشاهد زوجني أثناء ذلك وهي تنتقل من المطبخ إلى الحمام، ومن غرفة الأولاد إلى غرفة نومنا، بحركات سريعة لا تخلو من تشنج، تلقى خلالها نظرات خاطفة علىّ وعلى جاري، ثم تختفي. ولكن ليس هذا هو سبب عدم ضحكي، بل هذا الاتهام بالذات، كما فعلت تلك المعلمة ذات القوام المشوق،

نحن قوم نخسر أمام المرمى كلُّ ما نكسبه في الميدان. قلت لجاري، فنهض وهو يرجوني ضاحكاً، ألا أقلب المسألة إلى

وعندما خرج، وأقفلت الباب خلفه، وكان الليل قد انتصف؛ تسللت إلى غرفة النوم، وشاهدت زوجتي متكورة على نفسها مثل قطة، وتكشيرة كبيرة قد انطبعت على وجهها، فشكرت الرب على هذه النهاية، وأطفأت النور.

كاتب من سوريا مقيم في ألمانيا



## دفاتر الورّاق

### جلال برجس

قبالة فندق يقع على الشاطئ وقفت لدقائق أحدق بما لم أره قبل، ثم دخلت بتردد واضح، وطلبت من موظف الاستقبال غرفة لليلة واحدة تطل على البحر. فتّش في شاشة الحاسوب، ثم ابتسم "لحسن حظك هناك غرفة واحدة". حينما دخلت الغرفة ونظرت من نافذتها وجدت الفارق بين صورة البحر في مخيلتي وبين صورته خلال نافذة لغرفة يعمها هدوء آسر.

ألقيت ببدني على السرير، ورحت أتأمّل الغرفة وموجوداتها. إنه عالم جديد لا يشبه العالم الذي نشأت فيه؛ هدوء يمنحك سكينة فريدة: بألوانه، بملمس أشيائه، حتى بالهمس القادم من المرات قبل أن تفتح الأبواب ثم توصد. التقطت "ريموت كونترول" وضغطت على زر التشغيل فيه، فأضيئت شاشة تلفاز عريضة رحت أتنقل بين محطاتها: ثمة محطات تبث أخبارًا تبعث على السأم، وأخرى تبث مسلسلات تعاين مكابدة الإنسان في هذه الحياة. شعرت بملل يحل محل التعب الذي اقتادني إلى ذلك الفندق، فألقيت بي في حوض استحمام ملأته بالماء الدافئ لعلى أحظى باسترخاء يقودني للنوم. كانت غرفة الحمام فاخرةً ومؤثثةً بما لم ينله واحد مثلى كان يعتبر الاستحمام عقوبة؛ بسبب خشونة الليفة التي يحمرّ الجلد جراءها وأمي تدعكه بقسوة، وتحمر العينان لفرط ما يداهمها من رغوة الصابون النابلسي. بقيت نصف ساعة مسترخيًا لا أفكر بشيء، ثم خرجت واستلقيت في السرير، ولم يأت النوم. أخذ الشعور بالملل يفتك بي؛ إذ تخوفت من صحو ذلك الكائن. التقطت كُتيبًا يشرح ما يقدمه الفندق من خدمات، فوجدت أن ثمة ناديًا للرقص والغناء يتبع للفندق. لم يحدث لى في حياتي أن ذهبت إلى أمكنة مثل هذه؛ رأيتها في الأفلام العربية، وشكلت فكرةً بسيطةً عنها عبر ما قرأته من روايات. في تلك الليلة وجدت أن من المناسب ختام حياتي بخروج على كل سياقاتها الملة، والغارقة في خوف، ومهابة من كل شيء، خوف لم أجد له مبرراً يقنعني بضرورة ما أعيشه. ارتديت ملابسي، ثم

اقتادتني ثلاثة أبواب إلى نادِ رأيته مرتعًا لكل أشكال الإضاءات، وشعرت بصوت الموسيقي الصاخبة يحرك الجدران من مستقرها، بينما حلبة الرقص ملآى بالرجال والنساء اللواتي يتمايلن مع الموسيقي بوَلَهِ وخَدَر، بينما الأضواء الملونة تسقط على الأجساد بحركات عشوائية. جلس إلى الطاولات رجال ونساء وفتيات

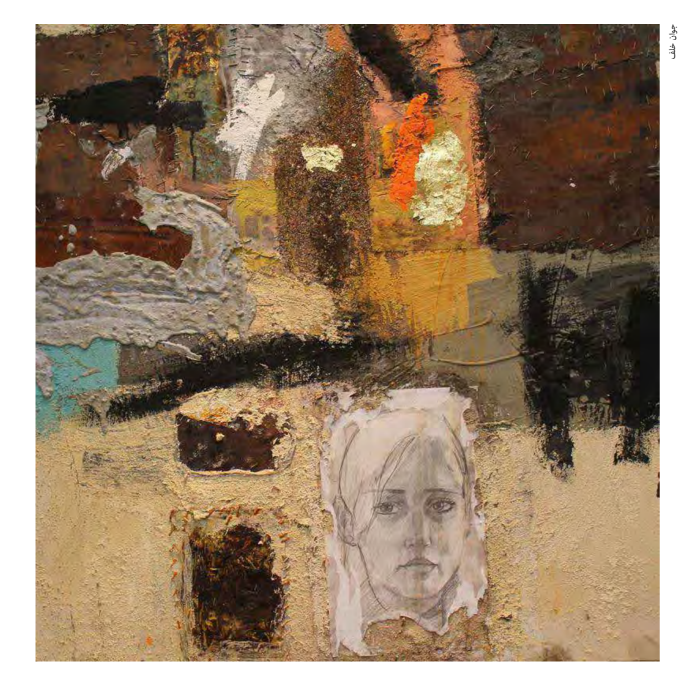
مسامعي ضجيج الموسيقي ومرتادو النادي، واستفسرتْ عمّا أريد من طعام وشراب، فطلبت مما عرضته على وجبة خفيفة من اللحم المسلوق مع الخضار. استفسرتْ عن رغبتي بشرب شيء من الكحول. فكرت في سري "ولم لا؟ فلتكن ليلة صاخبة إذن). تذكرت لحظتها مشهدًا للدكتور "فالنتيني" في رواية "وداعًا للسلاح" وهو يتفقد قدم الملازم "فريدريك هنرى"، ويتغزل بمحبوبته "كاترين باركلي"، ويعدها بزجاجة ويسكى فاخر. قلت وأنا أحاول أن يصلها

ضحكتُ وأنا أستعيد أسلوبي الذي اجتهدت فيه لأبدو رجلًا اعتاد الشرب. ثم في لحظة لا أدرى سرها تحولتُ إلى "فريديرك هنرى"، واستحال كل شيء أمامي إلى زمن الحرب العالمية الأولى. رأيت الصالة تعج بالجنود وهم يرتدون بزّاتهم العسكرية، يراقصون على أنغام موسيقي ذلك الزمن حبيباتهم قبل ذهابهم إلى الحرب. أتت النادلة تحمل أطباق الطعام وزجاجة الويسكي. وضعتها أمامي، والتقطت مكعبات ثلج وألقت بها في الكأس، وسكبت قليلًا من الويسكي عليها، رحبت بي ثم غادرت. حينما قربت الكأس من فمى لم أستسغ رائحته، لكنى شربت جرعةً منه فانهالت في جوفي

وشبّان، أمامهم أطباق من الطعام، وزجاجات خمر تقدمه نساء يلبسن تنانير ضيقة لا تغطى إلا ما تحت السرة. انتبذت لي طاولةً، وجلست إليها لا أدرى ماذا أفعل في ليلة مثل تلك. أتت النادلة واقتربت مني لتسمعني صوتها الذي يأخذه عن

صوتى بين كل ذلك الضجيج:

- ویسکی، أرید زجاجة ویسکی.



حارقةً. تناولت شيئًا من الطعام، وأتبعتها بجرعة ثانية، وتوالت

الجرعات إلى أن وجدتني استسغت طعمه، وبتّ أحس بي كأن

أجنحةً أخذت تدفعني للتحليق. رحت أهتز مع دفقات الموسيقي

إلى أن وجدتني بين الراقصين أفتعل حركات لا إرادية في الرقص،

وأدور حول نفسي كصوفي يسعى للسمو الروحي. رأيت الجنود

وحبيباتهم يتوقفون عن الرقص، ويلتفون حولي وأنا أدور، وأدور،

كانت رائحة الأجساد وعبق العطور تلفني من كل جهة. مرة واحدة

انفجر من دواخلي صوت المجهول:

-عليك أن تصحو؛ أنت لست فريدرك هنرى؛ أنت إبراهيم الورّاق. كم مسؤول بين هؤلاء؟ وكم ابن مسؤول يعى أن في هذه البلاد فقراء لا دروب ميسّرة أمامهم؟ أنت طارئ عليهم، تمضى ليلةً واحدةً وتنتهى. هيا قم وابحث عن قواطع الكهرباء وأغلقها، ثم اعبر إلى المطبخ، واحمل أسطوانة الغاز وأشعلها، وأتبعها بأخرى، واجعل المكان يتفجر.

عدت إلى الطاولة أدلق كأسًا وراء أخرى، لعل ذلك الصوت يختفي،

العدد 72 ـ يناير/ كانون الثاني 2021 | 111 aljadeedmagazine.com 110

لكن لا فائدة. كل تلك الكؤوس لم تنقذني من صوته، وكل أثرها تبخر كأني لم أشرب شيئًا. دفعت ثمن تلك الليلة وغادرت عائدًا إلى غرفتي، والصوت يلاحقني أينما يممت وجهي: في الحمام، في الشرفة، في السرير، ثم اختفى. غمرت رأسي بالغطاء أُمنّي نفسي بالنوم استعجالًا للصباح، لكن طيور النوم لم تحلّق في سمائي، بالنوم استعجالًا للصباح، لكن طيور النوم لم تحلّق في سمائي، فرحت أحدق بالسقف؛ إذ استحال إلى دفتر للذكريات أخذني لاستعادة تفاصيل حياتي منذ أن بدأت أعي هذه الحياة. تذكرت أمي وأبي وأخي عاهد. تذكرت كم أنا وحيد. استعدت كل الكتب لتي قرأتها، وشخصيات الروايات التي أمضيت أيامًا ولياليَ أتتبع خطاها في ورق ألفته أكثر مما آلف أي شيء آخر. تذكرت كل أخبار الصحف، والمشاهد التي رأيتها على شاشة التلفاز. تذكرت كم كنت بليداً لا لون لي، وأني سأغادر هذه الحياة من دون أن يكون لي أثر في هذا العالم، وأن كل ما تركته ورائي بيت معلقة على جداره صورة لأبوين ماتا، وأخ لا أحد يعلم عنه شيئًا. كم هو قاس اكتشافك أنك لم تساهم في صياغة حياتك، وأن الآخرين هم من صنعوها.

أطلّ الضياء يبدد عتمة ظلت تحاول اجتياز زجاج النافذة في ليلة كاملة أمضيتها أحدق بالسقف. لا أصوات تأتي من الخارج غير صوت آلة تقليم العشب في مساحات انتشرت حول الفندق، وصوت احتكاك ساقيّ ببعضهما في السرير. تمطيت في مكان واحد محدثًا ذلك الصوت الذي نطلقه حينما نمكث في مكان واحد لساعات طويلة. نهضت، فشعرت بدوار ألمّ بي: دوار غريب رأيت خلاله حياتي تستحيل إلى زوبعة، وأنا أقف في منتصفها أشاهد ما يجري من دون قدرة حتى على تحريك يدي، دوار يختلط فيه الفرح بالسأم، وبالخوف من أن الصباح أطل أخيرًا، وأنه ما تبقى من حياتي سوى دقائق معدودة.

مشيت بخطوات متكاسلة إلى السرير، وتكوّرت في منتصفه غامرًا رأسي بغطاء النوم، أهرب من مصير أذهب إليه بمحض إرادتي، لكن النعاس لم يقترب مني، كأنّ الله منحني صحو الكون دفعة واحدةً، فأشحت الغطاء عن وجهي بعد محاولات عديدة، ورحت أراقب السماء الزرقاء الصافية وهي تبدو لي كصفحة تنتظر قلمًا مفعمًا بالبوح. دخلت الحمام، ورشقت بدني بالماء البارد. استخدمت غلاية كهربائية وأعددت كوبًا من القهوة وأنا أكابد صداعًا قويًا. سخرت من نفسي كيف أهتم بشأن ألم سوف ينتهي بمعية آلام كثيرة بعد دقائق.

من نافذة الغرفة لاح لي البحر ساكنًا، كأنه يغفو بعد ليلة بقي

الليل فيها يحاول أن يسرق لونه الأزرق ففشل كعادته اليومية. جلست في كرسيٍّ في الشرفة، فرأيت الشمس تبزغ للتوّ من وراء الجبال الشرقية لجهة البحر، تنبئني بأن لحظة مغادرتي لهذه الحياة قد حانت، فامتثلت لما أتيت لأجله لكي أنقذ نفسي من جريمة لن يسامحني عليها أحد. لاح لي عبر الشرفة جسر خشبي يمتد من طرف الشاطئ إلى مسافة في الماء، فوجدته مكانًا مناسبًا لألقي بي من هناك، حيث سيكون الماء عميقًا، كعمق الموت الذي سيبقى يمد لسانه بوجه البشر من غير أن يعلموا أسراره.

حملت هاتفي وفنجان القهوة، وخرجت متجهًا إلى البحر عبر المرات المتعرجة في ساحة الفندق، وقد قادتني إلى الشاطئ في لحظة كان فيها النزلاء يستغرقون بنومهم. لا أصوات تؤثث المكان سوى أصوات النوارس وهي تحلق في الهواء، إضافة إلى ذلك الصوت الذي تحدثه جموع أسماك صغيرة تفر من الماء معًا، وتعود مرة واحدة، مخلفة إيقاعًا جميلًا؛ لارتطام أجسادها به. لم يدر بخلدي أني سأجد امرأةً تقف على طرف الجسر الذي قصدته لإنهاء حياتي. بدت لي مستغرقةً إلى الحد الذي جعلني أخفف من وقع خطواتي على الرمل إلى أن وصلت الشاطئ، فتهالكت مصابًا بتعب ليلة لم أنم خلالها، وبمشاعر غريبة كانت تنتابني بينما دقائق حياتي تتناقص. قلت لحظتها لا بأس من أن أنتظر.

ارتشفت من كوب القهوة، ورحت أراقب البحر كيف يجسد أكبر فكرة عن الصمت. كانت المرأة ما تزال ساهمةً؛ لا يتحرك منها سوى شعرها البني، وقد تناثر على كتفيها مستسلماً لدفقات هواء خفيفة كانت قد انطلقت للتو. ترتدي "بروتيل" أزرق سماوي، وتنورة بيضاء تهتز أمام الريح في شاطئ خلا إلا مني ومنها. أشحت بصري عنها، واستلقيت على الرمل معبئًا رئتيّ بهواء شعرت به لذيذًا، وكأننا لا نستسيغ طعم الأشياء التي نعتادها، ولا نحس بجدواها إلا حينما ندرك أننا سنتركها إلى غير عودة.

بجدورها إلا حينما تدرك النا ستاركها إلى حدود اللانهاية وأنا كانت السماء صافيةً يروح فيها البصر إلى حدود اللانهاية وأنا أراقب امتدادها الفسيح. سعلت من دون قدرة مني على كتمان صوتي الذي وجدته قد بدد عزلة تلك المرأة حينما التفتت إليّ. رفعت يدي أومئ لها معتذرًا. وجهت لي نظرة خاطفة، وعادت إلى شرودها فاكتسحتني سكينة مفاجئة. أسندت رأسي بذراعي، ورحت أراقبها وهي تقف قبالة البحر. خمنت أشياء كثيرةً وراء تلك اللحظات الاستثنائية، فوجدت نفسي أغرق بما رأيته كأنني أمام لوحة لامرأة تحاور البحر. فتحت هاتفي النقال، والتقطت لها صورة من دون أن أفكر أنها سترافق (بدل سترافقني) مقتنياتي إلى

الماء. كان المنظر استثنائيًا لم أقو على تجاهله؛ إذ بدت لي حزينةً، شاردة الذهن. تخيلتها تذرف دمعاتها بهوادة، وعلى مهل. وتخيلتني أقترب منها أمد أصابعي إلى وجنتيها، وأمسح دموعها، ثم أضمها إلى صدري فتروح في بكاء هادئ.

"يا إلهي، تهاجمني هذه المشاعر للمرة الأولى، كأنني كنت مصابًا بمرض عضال وشفيت منه" قلت ذلك، ووضعت رسغي على عيني، ثم رحت لدقائق أستعيد تفاصيل ذلك المنظر. ثمة وقع لخطى على الرمل أخذ يقترب مني شيئًا فشيئًا. كانت هي؛ تحمل بيمناها حذاءها، وبيسراها رفعت تنورتها الطويلة، فكشفت عن ساقين بيضاوين قبالة زرقة البحر. عندما اقتربت مني نهضت معتذرًا:

- المعذرة، يبدو أننى بددت عزلتك.

ثمة ملامح تبدو عادةً في وجه من يتفاجأ بشخص ما وجدتها في وجهها الطفولي الهادئ، وعينيها السوداوين، إذ ضاقتا قبالة أشعة الشمس التي كانت قد أطلت للتو، فمسحت الشاطئ بالذهب. افتعلت ابتسامة، وقالت وهي تنظر جانبًا:

- لا بأس. ربما أنا من بدد عزلتك. لا يأتي إلى البحر في هذه الأوقات سوى من يحتاج أن يرى نفسه مليًا، أو...

لكنها لم تكمل، بدت عبارتها مبتورةً. قلت وأنا أراقب ملامحها:

- يمكنك أن تجلسي.

لمَّت تنورتها، ثم جلست ساحبةً قدميها إلى الأمام:

- يبدو أننى نسيت ولاعتى. هل أجد معك واحدة؟

- المعذرة أنا لا أدخن.

- لا بأس.

قالت ذلك ونظرت صوب صياد عاد للتو من البحر، فقلت أبدد الصمت:

- يبدو أننا نأتي إلى البحر لأنه كاتم الأسرار، فلا نرى منه سوى وجهه المائي، بينما في أعماقه هنالك كثير من الحكايات التي لا يعرفها سوى من يركب موجة المغامرة.

صوّبت نحوي نظرةً غريبةً لم أفهمها:

- كنت أعمل ورّاقًا في وسط البلد في عمّان.

لم تبدِ أي اهتمام بما سمعت. قالت بصوت متراخٍ:

- كنت أهبط إلى وسط البلد مشيًا على الأقدام.

بدت لي قد غرقت بالتفكير بشيء بعيد وهي تتأمل البحر. قالت:

- ربما نأتي إلى البحر لنسترد وجهنا الذي سُرق.

ثمة خصلات من شعرها كانت الريح ترفعها كاشفةً عن عنق

طویلة، طوقتها سلسلة ذهبیة حملت حرف (N).

- رغم أن البحر محطة للرحيل أكثر مما هو محطة للإياب، فإننا نلوذ به في لحظات انكسارنا.

التفتت إليَّ وقالت بعينين حزينتين:

- لماذا التقطت لي صورةً؟

اجتاح بدني تيار عارم من الخجل أعاقني عن الإجابة:

- كيف عرفت؟

- سمعت صوت هاتفك وهو يشير إلى أنك التقطت صورةً. أقتني واحدًا من النوع نفسه.

فتحت هاتفي لأحذف الصورة، لكن يدها امتدت إلى يدي تثنيني عن فعل ذلك:

- اتركها. فقط أردت أن أعرف السبب.

- ربما استثنائية المنظر هي من جعلتني أفعل ذلك.

تساءلت ساخرةً بأسى:

– استثنائی؟

- حينما يلوح الحزن من امرأة جميلة تقف قبالة البحر في لحظات كهذه فهو استثنائي.

ابتسمت مرةً أخرى:

- ربما كان عليّ أن ألتقط لك صورة بالمثل. فالحزن أيضًا عندما يتضح في وجه رجل كان يمشي على رؤوس أصابعه حتى لا يبدد عزلة امرأة على الشاطئ حريٌّ باحترامه.

قالت ذلك ونهضت ثم صافحتني:

- علىّ أن أغادر الآن. تشرفت بك.

قلت وهي تمضي في طريقها حاملةً بيمناها حذاءها، وبيسراها ترفع تنورتها:

- ما اسمك؟

التفتت إليّ ومنحتني ابتسامةً أخرى، بينما علا صوت النوارس، وصوت ارتطام جموع الأسماك بالماء:

- ليس مهمًا.

بقيت أراقبها، إلى أن توارت وراء البوابة الزجاجية للفندق، وما عدت أرى شيئًا يتحرك سوى أشجار النخيل وهي تهتز كامرأة تتمايل بهدوء أمام تدفق موسيقي آسر.

روائي وشاعر أردني



## رمل بلون العقيق

## عواد علي

هاج في داخلي شغف إلى البحر. لم ألتقِه منذ أشهر. أخذني عنه ضغط الدراسة أخذًا. قررت أن أقصده، وأسلّم عليه وأصافحه، وربما أرتمي في حضنه، كما كنت أفعل أحيانًا، وأستنشق رائحته التي تغويني مثل رائحة أنثي.

هاتفت صديقي عمران الراوي، الذي تربطني به علاقة حميمة تفيض بالإخاء والمودة، ويسبقني في قسم الآثار بالكلية، وعرضت عليه أن يرافقني إلى الساحل، لكنه لم يتحمس، أقصد اعتذر في لطف، متعللًا باستغراقه في مراجعة طباعة أطروحته.

كان عمران رفيقي الدائم في الاستئناس بالبحر، وفي قضاء أمور حياتية كثيرة طوال أربع سنوات، هي عمر صداقتنا، ولم يحدث أبدًا أن امتنع عن تلبية رغبة تعنّ لي، حتى إذا كانت تتعارض مع مزاجه، إلاّ إذا كان لديه سبب قاهر يحول دون تلبيتها، ولا أنا تخلفت عن مصاحبته في أمر ما. لكنه كان محقًا، بلا ريب، في اعتذاره هذه المرة، فلم يتبقّ أمامه سوى مدة قصيرة لناقشة أطروحته، ونيله درجة الدكتوراه التي تضمن له التعيين في إحدى الجامعات. وعليه، لم يكن من اللائق، بداهةً، أن ألحّ عليه بمرافقتي إلى البحر.

قدت سيارتي عبر حي "الورود" غرب الدينة، ومررت من أمام الدار التي سكنا فيها سنتين، أيام كنت طالبًا في الثانوية. حانت مني نظرة استذكار إليها طافت بي إلى تجربتي الغرامية الأولى مع ابنة جارتنا صاحبة الدار، وحالما بلغت مشارف الأرض الرملية المنبسطة على الساحل ركنتها في موقف السيارات المفتوح على البحر، وانحدرت مهرولا جذلًا كأني على موعد غرامي مثالي. تعثرت ببعض الأنقاض، صناديق وطاولات خشبية مهشمة، ومقاعد بلاستيكية متشظية إلى أشلاء، وبراميل عوجاء، وكدت أسقط على وجهي، لكنني تمالكت واستويت على قدميّ، وصببت اللعنات على الذين رموا تلك المخلفات.

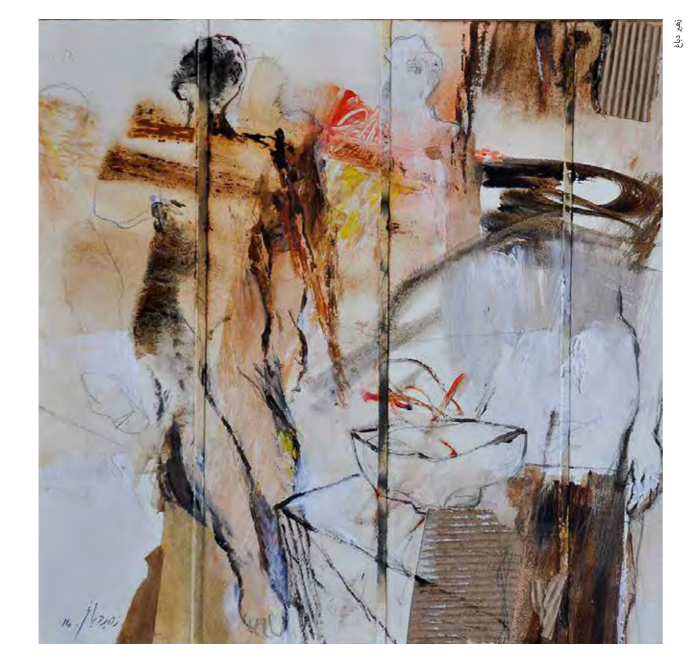
كان الطقس الخريفي رائقًا، نوعًا ما، يسمح بالاستمتاع بمنظر

طيور البجع المهيبة على مقربة من حافة البحر، وهي تقفز قفزات متتاليةً، والتطلع إلى قوارب الصيد الخشبية على سطح الماء. لكن الجوّ تعكّر في لحظة خاطفة، على غير المعتاد، ووجدت نفسي بين فكّي ريح شرقية عاتية يقشعر لها البدن، آخذةً بالاشتداد، متداركة المهبوب كأن بها هَوَجًا، تدفعني بضراوة إلى البحر الذي صار مخيفًا، يترجرج مثل مرآة تعلو وتهبط، وراح صفيرها المدوّي يدقّ طبلتّي أُذنيّ حتى ليكاد يوقرها، ويقذف الرعب في قلبي كأنني في شَرَك.

سحبت منديلًا من جيب بنطالي وكمّمت أنفي، وبحثت غريزيًّا عن مكان أحتمي به، فلم أجد إلاً مغارةً ضيقةً في نتوء صخري تقع في مواجهة المرفأ الطبيعي الصغير، اعتاد بعض الشبّان افتراش أرضها المغطاة بالرمل لتعاطي الكحول، خلسةً، بعيدًا عن أنظار الناس. دلفت إليها، وخلعت قميصي ونفضت عنه ذرات الغبار، وأزلت ما التصق منها بجسمي؛ شاعرًا بطعم مرارة في حلقي، وببعض التشنجات في معدتي.

تغيّر لون رمل الساحل على الفور، كأنما السماء أمطرت عليه طلاءً بلون العقيق الضارب إلى الصفرة، بينما فقد ماء البحر بريقه وأصبح بلون التراب، كدرًا يغشاه الزبد، يندفع موجه عاليًا إلى كتل الصخور، بعضه راكبًا فوق بعض، لينقضّ عليها في النهاية صاخبًا هادرًا، لكنه يتكسّر فوقها ويتراجع مخذولًا، ثم يعاود الكرة من دون طائل.

أصبح المرفأ خاليًا في وقت تجاوز الثالثة زوالًا بقليل، وكأن الناس تبخروا. مرت ساعة وأنا على تلك الحال، أتطلع إلى قوارب صيد السمك الخشبية الصغيرة، التي يحثّ أصحابها على التجديف، في مواجهةٍ شرسةٍ مع عصف الريح وتلاطم الأمواج، لبلوغ الساحل قبل أن يلقوا حتفهم ويصبحوا فريسةً لآفات البحر. وعلى مبعدة من تلك القوارب يظهر للعيان مركب شراعيّ يلتمع كالفضة تحت أشعة الشمس، تهتز صاريتاه كسعفتين واهنتين وهو يقترب ببطء



من المرفأ؛ مترجرجًا على سطح الماء المضطرب. وثمة سرب نوارس يرفرف على ارتفاع منخفض؛ مقاومًا الريح. قلت في دخيلتي "لا ريب في أن أمرًا ما غير اعتيادي يلوح في الأفق".

بعد قرابة نصف ساعة هدأ عزيف الريح بغتةً وتوقّفت عربدتها، فنزلت السكينة على قلبي، كأنما انزاح عن صدري حجر ثقيل الوطأة. أما البحر فقد كفّ عن الهياج، وتمكن الصيادون، وأكثرهم شبّان ذوو أجسام قوية، من وصول الساحل بقواربهم، وسحبِها إلى اليابسة، وربطِها إلى أوتاد خشبية، رغم أن التجديف ضد التيار

قد أنهكهم. غدّ عدد منهم السيرَ، قانطين، صوب الدينة، حاملين شباكهم على ظهورهم، وفي أيديهم سلالهم، المصنوعة من القصب، تنبئ طريقة حملها عن خلوها من السمك، وعن خيبة سعيهم وراء الصيد ذلك اليوم، بينما انشغل آخرون بالتقاط ما جرفه الموج من أسماك إلى البر قبل أن يتفرقوا، كلّ في وجهته. كان ريقي ناشفًا، فتمنيت لو أني أعثر على قنينة ماء متروكة في المغارة، وبينما شرعت في البحث وقعت عيناي على عنق قنينة مدفون في الرمل، محكم الإغلاق بغطاء، ما أوحى إليّ أنه ليس

مفصولًا عن جسم القنينة. أزحت الرمل بأصابعي على مهل فإذا بي أعثر بالفعل على قنينة لونها أخضر صنوبري، مملوءة بسائل ذي لون ضارب إلى البني المحروق، يبدو أن أحدهم دفنها وهو ثمل ونسيها، وقد خمنت أن السائل نبيذ محلى من النوع المنتع في المنازل. رفعت الغطاء عن فوهة القنينة بعناية، وشممتها بطرف منخريّ، فلفحتني رائحة مغرية، أقرب إلى رائحة السنديان الضارب إلى الفانيلا. أخذت أول رشفة صغيرة وتركتها تتدفق على لساني، فشعرت بسلاسة طعم النبيذ، ثم أتبعتها برشفة ثانية أقوى منها جعلتني أشتهي سيجارةً، فأخرجت علبة سجائري، وطفقت أرتشف مع كل ضربة دخان في رأسي رشفةً أقوى من السابقة، وكنت حريصًا على مراقبة المركب الشراعي، الذي صار

عندما أتيت على نصف القنينة كان المركب قد رسا على المرفأ، وبعد محاك. بضع دقائق نزل منه جمعٌ من الرجال وأربع نساء، يتقدمهم رجل ذو شعر كثيف ولحية طويلة مسترسلة تصل إلى صدره تضفى عليه هيبةً، وقد بدا جليًّا أنه زعيمهم من دون منازع. اصطفوا، مثل فصيل عسكري، خلف مصاطب خشبية مثبّتة في رصيف المرفأ على بعد نحو أربعين مترًا عنى، وصوّبوا أبصارهم ناحية قلعة المدينة بانبهار يبلغ حد الذهول. لكن الزعيم لم يلبث أن جلس على إحدى المصاطب جلسة رجل رزين ذي صلابة حازمة، وتبعه فتي إلى ميمنته، ثم النساء الأربع على مصطبة مجاورة إلى ميسرته، وفجأةً لفت انتباهه الرمل المائل إلى الصفرة على بعد خطوات عنه، وأخذ يحدّق فيه باستغراب شديد، وقد بدت عيناه تحت حاجبيه ثاقبتين تتأججان شراسةً، ثم نهض من مكانه، مكفهر الوجه، واتجه إلى الرمل، وجثا على ركبتيه، ومال بجذعه إلى الأمام وغرف حفنةً منه، وراح يتفحصها ويشمّها وهو ينثرها من بين أصابعه. كان الرجال مفتولي السواعد، يرتدون ثيابًا من عصور غابرة، ويتقلّد بعضهم السيوف، وفي أيدى بعضهم رماح تبلغ مثل قاماتهم طولًا، ويحمل عدد منهم صرراً وصناديق بأحجام مختلفة، خلت أنها معبّأة بالجواهر، عدا واحد يرتدى لباس صيادي السمك، أرجح الظنّ أنه انضم إليهم، أو قبضوا عليه في البحر، وثمة اثنان يحمل أحدهما بوقًا عاجيًّا ضخمًا، ويمسك الآخر بسلسلة حديدية تنتهى إلى ربقة تحيط بعنق فهد ينحدر من زاوية عينيه خطّان أسودان، وكلاهما يتقلد سيفًا أيضًا. أما النساء فقد كانت ثلاث منهن هيفاوات، تشي رقّتهن الأخّاذة بأنهن أميرات، إحداهن صبية غضة العود، يانعة مثل ثمرة تين في

أول نضوجها، تبرز أنوثتها كأجمل ما تكون عليه النساء، واثنتان في نحو العشرين لا يقللن عنها أنوثةً. كنّ يغطين الأجزاء العليا من رؤوسهن بأحجبة معقودة من الخلف، ويتركن شعورهن الضاربة إلى الحمرة مسبلةً على أكتافهن، ويرتدين فساتين طويلةً ذات أكمام غنية بالزخارف، فوقها شالات مطرّزة بنقوش مذهّبة وحبّات خرز وحواشي مشرشبة، وينتعلن أحذيةً من غير كعوب أقرب ما تكون إلى الصنادل، في حين كانت الرابعة دون الخمسين من عمرها، لا تزال تحتفظ بقسط وفير من الجمال، تطوّق رأسها بإكليل نصف دائري، وتلبس فوق فستانها عباءةً موشّاةً بالزخارف أيضًا، وتلفّ رقبتها بوشاح محلّى بالزهور. وقد جعلني مظهرها أكوّن انطباعًا قويًّا بأنها أميرة. أما الفتى فكان وسيمًا، ذا أنف يميل إلى الدقة، ويحزم شعره الذهبي، الذي يغطى أذنيه، بحزام أبيض

خرجت من المغارة، في حذر بالغ، متحاشيًا النظر إلى الجمع، ومترددًا بين أن أمضى، على هوني، إلى حال سبيلي كأني ما رأيتَ شيئًا، وبين أن أهرب مسرعًا. لم تكن المسافة، التي تفصلني عنهم، تسمح لى بالنجاة إذا ما لذت بالفرار، فانعطفت إلى اليمين، وسرت بقدر ما أستطيع من بطء، ثم أطلقت العنان لساقيّ، وفجأةً تناهى إلى سمعى من الخلف صوت عظيم للبوق يتردد صداه طويلًا بطيئًا في الفضاء، فأدركت من فورى أنهم يأمرونني بالتوقف. لم أستطع مواصلة الجرى، أحسست بأن ساقى تخوران، وأن قلبي يغوص بين أضلعي، ويكاد يتجمّد. أدرت على عقبى؛ رافعًا ذراعيّ إلى الأعلى مثل أسير، وكأن عشرات البنادق مسددة إلىّ. أومأ لى الزعيم بأن أتقدم إليه، فازداد الخفقان في صدري، وتملكني الفزع. "يالها من ساعة شؤم، أيّ شغف أحمق أخرجني اليوم إلى ساحل البحر؟" قلت لنفسى.

كانت عيناه تضطرمان بشرر الغضب، كأنه محارب عائد توًّا من معركة خاسرة. امتثلت له صاغرًا، وخطوت باتجاهه لاهثًا، ومثّلت أمامه أشبه بمتهم أمام قاض، وأنا مشتت النظر بين هيأته الميبة والفهد والبوق المحزز والنساء الحسناوات اللائي يخطف جمالهن الأبصار، وقد راودني إحساس بأنني رأيت أصغرهن، ذات الفم الصغير والعينين الزرقاوين الشهباوين والبشرة البيضاء المزيّنة بنمشات صغيرة، في مكان ما ذات يوم.

كاتب من العراق مقيم في عمان





## يوميات كروبر

## عبدالله مكسور

#### الفصل التاسع

يتحدَّث إبراهيم بلهجةِ خليجية واضحة حين يستبدل الجيم بالياء، بدايةً ظننتُ أنه من جنوبي العراق، لكن عندما جلسنا أياماً في الزنزانة تيقَّنتُ أنه من بلاد الجزيرة كما يصفها دوماً، يحكى لنا عن رحلته إلى هنا، وصوله إلى الزنزانة المشتركة في كروبِّر، الخطرُ الداهم حول المسلمين الذي كان يستشعر وجوده في كل مكان، الغزو الثقافي الذي يراهُ في كل زاوية، درسَ الأدب العربي في جامعة الملك عبدالعزيز قبل أن ينتقل للدمام للعمل في التدريس بمدرسة أم المؤمنين الثانوية، أخوه الأكبر شارك في الحرب بالمواجهات العسكرية الأفغانية في خوست وجلال أباد ومعركة كابل، كما انتقل مع المجموعة الصغيرة التي قادها خطاب للحرب في طاجاكستان حيث استُشهد هناك قبل التحاق المجموعة بأرض الشيشان بعد ذلك بعام واحد، يؤكِّدُ أنَّ هناك صلَة قرابةِ لعائلتِه مع خطاب من جهة أمِّه الشملانية التي وُلِدت في سوريا بعد رحيل أبيها من جنوب حائل.

يقاطعه أحمد:

- الشيخ أسامة أيضاً عاش في سوريا السنوات الأولى من عمره عند أخواله.

يرد إبراهيم:

- الشام أرضٌ مباركة ولَّادة.

- حتى أنَّ جلَّ الأخوة الذين نقَّذوا غزوة نيويورك مرُّوا بسوريا، يتابع أحمد: لقد التقى أحد الأخوة مع الأخ محمد عطا حين قدومِه إلى حلب لإنجاز مشروعه البحثي للجامعة الألمانية، هناك اجتمع مع العديد من قيادات الفكر الجهادي.

ساد صمتٌ للحظات قبل أن يبدآ معاً بذات اللحظة يدندنان بصوت خافت:

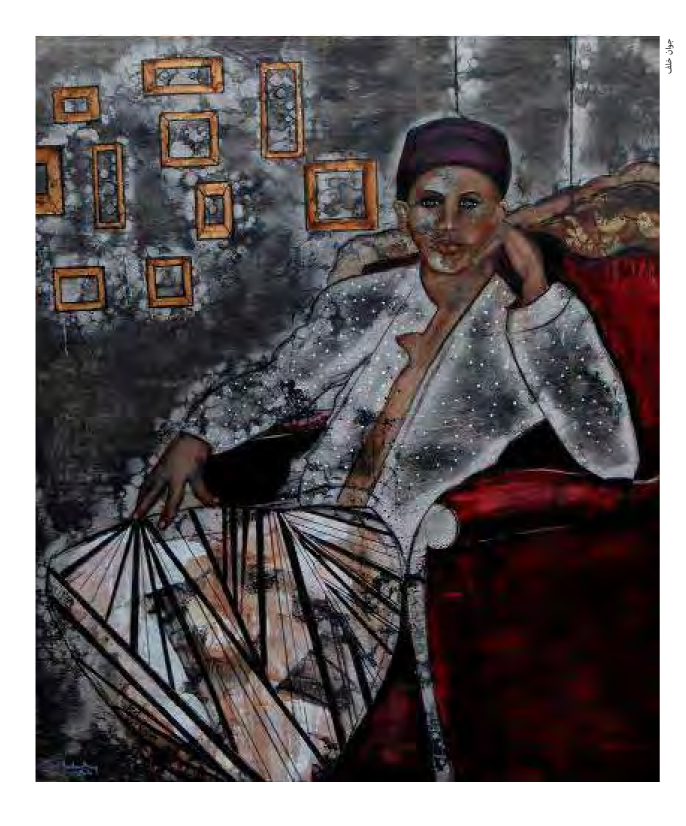
- "سنخوضُ معاركنا معهم، وسنمضى جموعاً ندفعُهُم، ونُعيدُ الحقَّ المغتَصَبَ، وبكلِّ القوةِ نردعُهُم".

مشهدٌ هاربٌ من جبل مغطَّى بالثلج في طاجاكستان، هكذا كنتُ أراه، حين توقفا عن الغناء قال أحمد:

- تقبَّل الله أخاك. إنَّ روحه الآن في حواصل خضر تطوف في الجنة ثم تتعلَّقُ مساءً بأدنى العرش، يا إلهي، ماذا يريد الإنسان أكثر من ذلك، لقد سبَقَنا؛ وإنا على النهج لسائرون.

يهزُّ رأسه إبراهيم قبل أن يكمل:

- وصلتُ إلى مطار دمشق، ذهبتُ إلى الجامع الأموى، هناك التقيتُ بشباب من الجزائر وليبيا، سوريا هي الدولة العربية الوحيدة التي يدخلها العربي دون تأشيرة، صارت ملاذاً لكلِّ من يرغب بالعبور لأرض الجهاد، مضينا معاً نحو حمص، وفي كراجِها الرئيسي انقسمنا إلى قسمَين، الأول راح باتجاه البوكَمال للعبور نحو القائم، والثاني سارَ باتجاه حلب ومنها إلى القامشلي وصولاً لربيعة حيث عبرتُ الحدود ليلاً بمساعدةِ شابٌ من أهل المنطقة، وصلتُ إلى النقطة العراقية وسلَّمتُ نفسي على أني من المجاهدين العرب، رحَّبوا بي وتركوني أمضى نحو الجامع الكبير، هناك تعرَّفتُ على الشيخ رائد والشيخ سالم، كانا يحثَّان الشباب على الصمود وإخلاص النية لوجه الله، تجمّعنا في كتيبة المدفعية العراقية لأسبوع واحد قبل أن تبدأ القوات الأميركية بدخول الموصل بداية أبريل، كنا نسمع عن الدبابات الأميركية على مداخل المدينة، نخرج في جولاتٍ ميدانية، مقاتلون من بلدان مختلفة يقودنا عراقيٌّ بشوارع فارغة، ليقول في نهاية كل واجب: "يبدو أن قوات الحرس الجمهوري قد ردَّت الدبابات الأميركية"، أمضينا عدة أيام على هذه الحال قبل أن يتم تجميعنا بسياراتٍ ونقلنا إلى مشارف المدينة في الثالث من أبريل، كانت مواجهة لم تحدث، قواتٌ أميركية تمشِّطُ السماء والأرض، ومقاتلون يموتون كالفريسة التي لا تجد ما يقيها الوحش، هربتُ بعد أن صاح الشيخ رائد بضرورة الانسحاب الكيفي والتجمع أمام فندق الموصل، مشيتُ في شوارعَ ترفعُ سياراتُها الرايةَ البيضاء، وجهُ



المدينة تغيَّر تماماً بين ليلةِ وضحاها، أمام الفندق كنَّا بحدود المئة مقاتل قادنا الشيخ رائد إلى بغداد عبر سيارات بيضاء من نوع "بيك آب"، عشر سيارات تسيرُ وراء بعضها عبر الريف محاذيةً لنهر دجلة وصولاً إلى بغداد، على متنها شبابٌ ينطقون بمختلف اللهجات، كان بيننا سوريون، لبنانيون، سودانيون، مغاربة.. جنسيات كثيرة، أوقفتنا القوات الأميركية على تخوم بغداد من

الجهة الشمالية بعد أن عبرنا ما يقارب 4 ساعاتِ ونصف دون ماء أو طعام، لم يفكِّر أحدٌ بالطعام، كان همّنا عبور المناطق المحاذية للمقاتلين الأكراد الذين بدأوا بفرض سطوتهم على المكان، واجهنا إنزالاً جوياً يُحضِّرُ لقاعدةٍ لم تُبنَ بعد، رأيتُ الطيارات بأمِّ عينيَّ، أحرقوا السيارات مباشرة ثمَّ تركونا بعد أن سمعوا صوتَ تفجير في مكان قريب، كانوا آمنين مطمئنين في تحضيرهم حتى سمعوا

العدد 72 ـ يناير/ كانون الثاني 2021 | 119

الصوت ركضوا إلى السيارات التي هبطت من الطائرات، ركضنا راجلين آخرَ 10 كيلومترات حتى وصلنا إلى مداخل بغداد، مِن هناك استعنَّا ببعض المقاتلين وصولاً إلى ملعب الشعب، مناطق كثيرة في بغداد حينها كانت قد خرجت من قبضة النظام العراقي، الأميركان دخلوا أحياء مختلفة، أتحدَّث هنا عن اليوم الثالث أو الرابع من أبريل، سمعنا في الطريق أقوالاً كثيرة عن المعركة الحاسمة في المطار، لكنَّ الموت حصد أغلبنا تحت جسر الشعب حيث احتمينا، تناثرت الجثث في كل اتجاه، كنتُ واحداً من أولئك الذين حلموا دوماً برصاصةٍ تحيلُهُم إلى قداسة الشهيد.

- لم يفُت الوقت بعد.. للباطل جولة واحدة، لم نخسر الحرب.. ستدور الدوائر وسترى.

يتابع إبراهيم:

يقاطعه أحمد:

- تفرَّق الجمع بعد القصف، استشهد الشيخ رائد والشيخ سالم، همتُ مع آخرين على وجهى في بغداد، البلادُ كأنها علبةُ كبريت صغيرة، يحاصرنا شبحُ الاعتقال، وما إن دخلنا شارع الرشيد حتى أوقفتنا دورية أميركية بعد أن أشار عراقيون أننا مجاهدون عرب جئنا للدفاع عن صدام، ومن تلك اللحظة بدأت رحلة المعسكرات الأميركية لعدة أيام قبل الوصول إلى هنا. أحتسِب هذه الرحلة عند الله، تقبَّل الله من سبَقَنا من الأخوة وأراحنا من هذه الحياة

كان إحساسُ الصدق بلسانِه وهو يروى هذه التفاصيل، بينما صمت أحمد قليلاً قبل أن يبدأ حديثاً عن تجربة الأفغان العرب وجولاتهم في أفغانستان، داغستان، طاجكستان، وأخيراً الشيشان، حذَّر كثيراً خلال حديثه من الخيانة التي قضي بسببها خطَّاب العام الماضي بعد أن دسَّ لهُ عميلٌ مزدوجٌ رسالةً تحمل سمًّا؛ لم يأخذ وقتاً حتى فتَكَ به.

استعدتُ كلمات صدام القليلة التي قالها حين سألتُهُ في العيادة عن سرِّ ما حدَث، لقد قال:

- الأصدقاء حين ينتقلون إلى الضفة الأخرى يكونون أسوأ الأعداء

أهزُّ رأسي قائلاً في ختام الليل، وقد غلبَنا النعاس جميعاً:

- "كلُّ خيانَةٍ خلفها صديق حميم".

علمتُ بعد هذه الليلة بعامين ونصف تقريباً، أن أحمد تمَّ ترحيلُهُ في صباح اليوم التالي إلى غوانتانامو بعد المرور بسجن سريٍّ في بلدٍ

#### الفصل العاشر

أمامى الآن رسائل تعودُ لثلاثينات القرن العشرين متبادلة بإنجليزية رفيعة بين الرائد في الجيش الفرنسي لاورنت ديبوي المتوفى عام 1947 بعد أن اعتنق الإسلام في اليمن، بصفته ممثلاً لشركة جريمارد البلجيكية في مدينة لييج شرقى بروكسل، وبين جدّى حكمت باشا في ألمانيا، الحديثُ فيها عن صفقة سلاح يتم الترتيب لها بين الحكومة المتوكليَّةِ في اليمن والشركة البلجيكية الواقعة في الإقليم الوالوني الناطق بالفرنسية، باعتبار أن جدِّي كان وكيلاً لإمام اليمن في ألمانيا كما تشير الوثائق من الصحافة اليمنية والألانية.

هذه المرة الأولى التي أرى فيها صورةً لجدى بعد انتقالِه للحياة في ألمانيا بذراع واحدة، تبدو الحياةُ منطقية في كثير من التفاصيل، فلو أنى تمنَّيتُ هذه الأمنية ما حدثت يوماً.

بعد صباح تلك الليلة التي وقعَت فيها البيعة بين إبراهيم وأحمد، تمَّ إخراجنا صباحاً إلى ساحة السلك الشائك وقد قسموها إلى أربعةِ أقسام مختلفة، وضعوا كلَّ واحدٍ منَّا في قسم، وكنتُ قد أخذت عهداً على نفسي ألا أبني علاقةً مع أحدٍ من المُعتقلين بعد الذي شهدته من نقاشات في الزنزانة بداخل البني، لم يمضِ اليوم الأول إلا ونقلوا عدداً كبيراً من المعتقلين كان بينهم أحمد من القسم الأول عبر باصاتٍ حمراء اللون، لوَّحَ لي بيدِه من بعيد، أرسلَ قبلةً مع الهواء، وقفَت دمعةٌ في عيني، فأشار بسبابته إلى السماء، مع خروجهم من السلك الشائك اقترب إبراهيم نحو مكان وجودي، وسأل بصوتٍ عالٍ مِن بُعدِ أمتارِ محدودة:

- إلى أين يأخذونهم؟

- رفعت كتفيَّ إلى الأعلى، وفتحتُ يديَّ إلى الأمام.

مع الليل بعد توزيع وجبة الطعام الثالثة التي أضافوا إليها 4 سجائر من النوع الرخيص الذي يسبب سعالاً لا يتوقف في الليل، اقترب جنودٌ من القسم الثاني ونادوا على مجموعةٍ من الأسماء كان بينهم إبراهيم، فعلَ كما فعلَ صاحبُه منذ ساعات، رفعَ يديه ملوِّحاً مشيراً بسبَّابتِه إلى الأعلى.

بقيتُ وحدي في المكان مع غرباء مثلي، لا أتحدث مع أحد ولا أحد يتحدث معي، حتى جولات التحقيق المتكرّرة استثنت وجودي شهراً كاملاً، صرتُ وجهاً مألوفاً للجنود، ينادونني: صديق صدام، رجوتُهُم أكثر من مرة ألا يفعلوا ذلك، فهناك كثيرٌ من المعتقلين كان ذووهم ضحايا للنظام، ومناداتي بهذا يعني أني كنتُ جزءاً

ممَّن حوَّل الموت إلى نظرية عمل في البلاد.

في سجن كروبر تبدو الحياة تتجه نحو الاعتياد بعد مرور ما يقارب شهرين على وجودي هنا، تغيَّرَت وجوهٌ كثيرة من الحرَّاس والمعتقلين، حتى اللباس صارَ ألواناً مختلفة، هناك الأزرقُ، الأصفرُ، الأحمر، الأخضر الجوزي، حاولت مراراً أن أرسم في ذهني خريطة للمكان، لكنَّ التغييرات اليومية التي يجريها الجنودُ على المعتقلات التي تحمل عناوين على شكل أحرف بالإنجليزية تضع حداً لتخيُّلاتي، سجنٌ منيعٌ مثل قلعةٍ حصينةً على خصر بغداد، تحيطهُ أسلاكٌ شائكةٌ لا حدَّ لامتدادها ، تقطعها أبراجٌ خشبية عاليةٌ يجلسُ في كلِّ واحدٍ منها جنديان يرصدان ما يدور في الساحات ويراقبان المعتقلين في كل الأوقات، وضعوني بدايةً في قاطع يضمُّ الأشدَّ خطورة بين المعتقلين، ضباطٌ من فدائيي صدام، بعثيون سابقون، قيادات عراقية من صفوف مختلفة، كان قسماً خاصّاً بالمُانين بالقيام بأعمال عدائية ضدَّ قوات التحالف، بعد أسبوعين نقلوني للقاطع الثاني الذي يضمُّ أشخاصاً تدور تساؤلات عديدة حول تاريخهم، بعد ذلك بشهرين آخرَين نقلوني إلى القاطع الأكثر شعبية والذي يضم المشتبه بهم الذين لم تثبت إدانتهم، تعرَّفت في كلِّ قاطع على أشخاصِ مختلفين، خلال هذا التنقل مررتُ على القاطع رقم 7 الخاص بالعرب والأجانب، خليجيون، سوريون، أردنيون، جزائريون، لبنانيون، فلسطينيون، أتراك، تونسيون، ليبيون، موريتانيون، صوماليون، سودانيون، مصريون، مغاربة، إيرانيون، ماليزيون، أوروبيون من أصول عربية، إيرانيون من منظمة مجاهدي خلق، كانَ لكلِّ منهم قصة عن وجوده في العراق، علِمتُ فيما بعد ذلك بعامين أنَّ أبا أشرف وفريق السفارة

تمَّ استدعائي أخيراً للتحقيق بعد أن اعتدت على تفاصيل الروتين اليومي في المكان، قادوني من موقع إلى آخر، لقد فقدت خلال هذه الفترة جزءاً كبيراً من وزني، صرتُ نصفَ ما كنتُ عليه حين اعتقلوني في السفارة، كان هذا اللقاء حاسماً فيما سيأتي بعد ذلك، طرحت إدارة السجن جولات تحقيق ينفِّذها محققون شباب لم يمارسوا العمل قبل ذلك، كان المعتقل الخاص بالمشتبه بهم بمثابةٍ دوراتٍ تدريبية مفتوحةٍ للجيش الأميركي، يُطبِّقون عليه ما يشاؤون من أحكام، يُغيِّرون الطعام، عدد السجائر، نوعية الشاي المُقدَّم، يقلِّلون ساعات الراحة في الشمس، ساحةٌ مفتوحة لبوالين الاختبار التي يقيسون من خلالها مستوى تلقِّي الرأي العام، رقابةٌ دائمةٌ في النهار، وانضباطٌ بمنع التحرك في الليل،

قد مرَّ بالسجن رقم 7 بعد أسابيع من مغادرتي له.

حاول اثنان من المعتقلين الهربَ من تحت السياج بمنطقة مظلمة من زاوية المعتقل، فعَاجَلَهُم الجنديُّ برصاصتين تمَّ نقلهما على إثر ذلك إلى معتقلِ آخرَ في بحر النجف الصحراوي، علاقتي مع هذا المكان مربكة، أبحثُ عن أيِّ بابٍ يكون مخرجاً للطوارئ من كل ما يحدث، حتى تعرَّفتُ على "تينيسي" خلال عمليات توزيع الطعام اليومية، نشأت بيننا ما يمكن تسميته بالعلاقة الإنسانية بين سجين وسجَّان، حين عرفت أنى طبيب أسنان اقترحت أن أساهِم في علاج المرضى من المعتقلين في النقطة الطبية، أحضرت موافقةً من قيادة السجن لتنفيذ المهمة، كان ذلك بمثابةِ تغيير جذري في علاقتي مع المكان، في ظل النقص بأطباء الأسنان وغياب القدرة على التواصل بين الأطباء من الجنود مع المعتقلين؛ صرتُ أخرجُ في تمام السابعة والنصف إلى المركز الطبي تحت حراسةٍ من الجنود، أمارسُ حريَّتي الكاملة في العيادة قبل أن أعود إلى القاطع مع حلول المساء، اعتدت على سماع أغاني الروك، صرتُ أُميِّزُ بين اللهجات في الولايات الأميركية، مارستُ الجنسَ مرتين، التقيتُ مع جنودٍ عذَّبوني في الكلية العسكرية الثانية وضباط حققوا معي، الجميع يناديني "صديق صدام" بعضهم كان يقول "صديق الدكتاتور" كنتُ أتذمَّر من هذا الوصف بدايةً، لكني بعد ذلك صرتُ ألحُ احتراماً للرجل في عيونهم، هو احترامٌ ممزوجٌ بكراهية شديدة.

زارني في العيادة جنديٌّ شابٌ قال إنه من كاليفورنيا واسمه "توماس"، "سيرجنت" التحق بالجيش الأميركي قبل بدء الحرب بأشهر لاستكمال دراسته وضمان قدرته على دفع أقساط الجامعة، اعتاد زيارتي كلُّ يوم لساعة أو أقل، صارت زيارته مرتبطة بجولات أسئلة لا تنتهى عن إقامتي في العراق، عملي، دراستى، الحياة في سوريا، أدركت مباشرةً أنه يقوم بدورة تدريبية وقد كنتُ من نصيبِه، لكنَّه نفى ذلك حين سألتُه.

بعد أيام سألنى عن جدى حكمت، مقتنياتِه في بيت العائلة، ما أعلمُهُ عنه، بدا شغوفاً بمعرفة كل شيء عنه، صرتُ أتمنَّعُ عن إعطاء إجابات شافية، أعجبتني لعبة الأسئلة الواضحة والأجوبة المفتوحة على كل الإحتمالات، حتى ضجِر من إجاباتي وقال:

- على، إني أبحث في تاريخ المنطقة وعلاقتها مع أوربا قبيل الحرب العالمية الثانية، وصلتنا إلى الجامعة رسالة من البنتاغون بعد أسبوعين من دخول قوات التحالف إلى بغداد، تؤكِّدُ وجود تطابقِ بين حمضك النووي مع حمض معتقل عربي سابق مرَّ بالسجن الأميركي بمطار تمبلهوف في برلين، اسمه حكمت، هذا الرجلُ هو



واحدٌ من العيِّنات البحثية التي كنتُ أعمل عليها، مساعدتك لي تعنى اكتشافاً لجدِّك من جديد، لقد بحثت في ملفك ووجدتُ رسالَّة موقَّعةً من صدام يشير فيها إلى جدِّك بشكل واضح، أحتاج مساعدتك لإنجاز البحث!.

- ماهي نوع المساعدة التي تحتاجها؟
- هناك وثائق كثيرة بالعربية ، أحتاجُ منك أن نضعها معاً في سياقٍ
- لكنّي لا أعرف عن جدي شيئاً، ما تعرفه يفوق ما أعرفه بكثير.
- لا بد أنَّ هناك في ذاكرتك، بمكانٍ ما مخفي أمرٌ سنعيد إنتاجَهُ

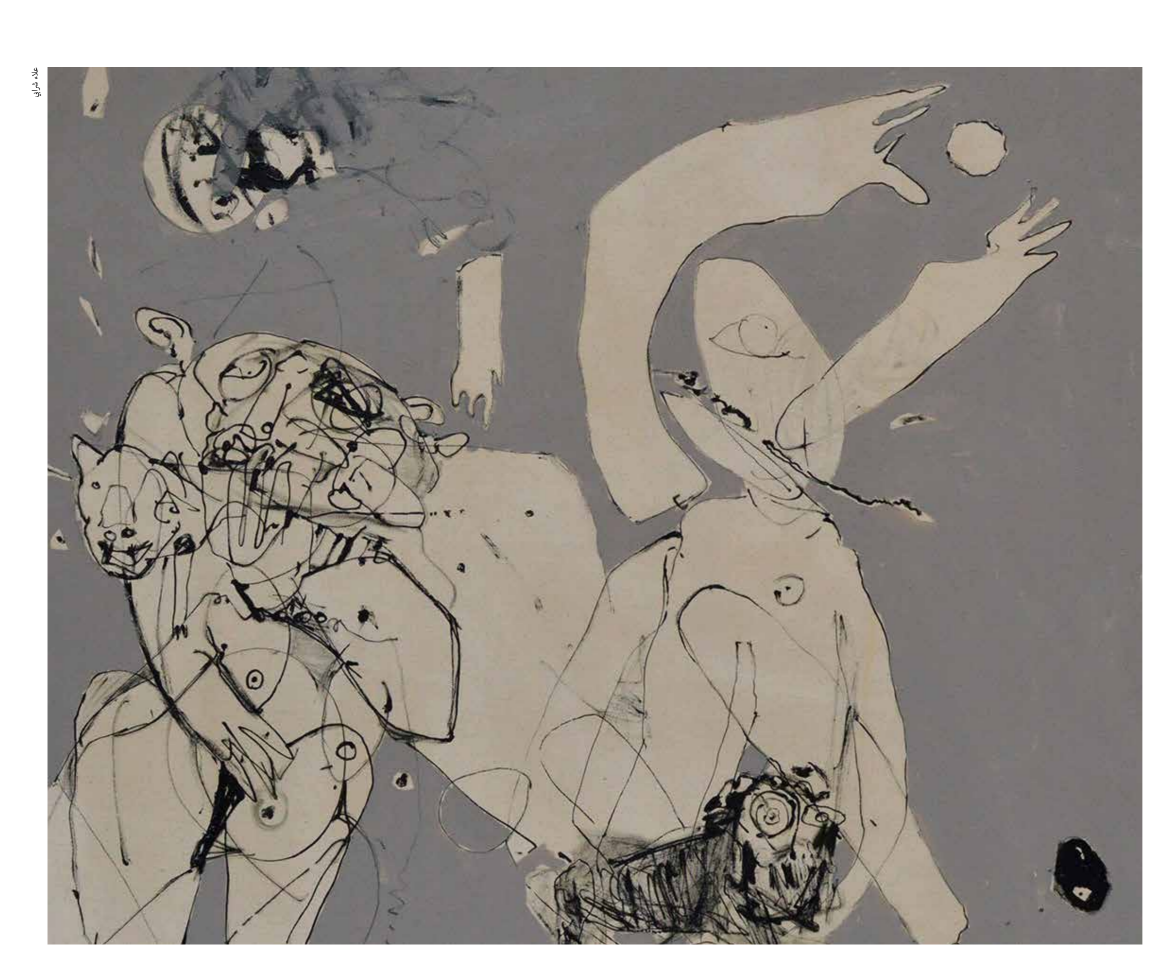
#### - كيف ذلك؟

قدَّم لي رسالةً تعودُ لثلاثينات القرن العشرين متبادلة بإنجليزية رفيعة بين ضابط في الجيش الفرنسي يعمل في شركة أسلحة بلجيكية، وبين جدي حكمت باشا في ألمانيا، الحديثُ فيها عن صفقة سلاحٍ يتم الترتيب لها لصالح الحكومة المتوكليَّةِ في اليمن، باعتبار أن جدِّي - كما يشير الخطاب - كان وكيلاً شرفياً لإمام اليمن في برلين.

هي المرة الأولى التي أرى فيها صورةً لجدى مأخوذة من قصاصة جريدة محلية ألمانية، بذراع مبتورةٍ، شارب ناعمٌ معقوفٌ نحو الأعلى، وغطاء رأسٍ عربي يحني ظهره مستنداً إلى صخرةٍ فيما

- إنه هو، ملامحه ذاتها التي تظهر في الصورة المتداولة بالعائلة
  - هل هذا خطُّه؟
- لست أدري، لم أرَ خطَّه بالإنجليزية لكن لو وقعت جملة بين يدى بالعربية فسأكتشف إذا كان خطه أم لا.
- انفرجت أسارير السيرجنت عن ضحكة، أتبعها بالقول وهو يقدِّم لى سيجارة مارلبورو أبيض:
- .. هذه مهمتك تماماً، بالإضافة إلى حاجتي للوصول إلى أرشيف جدِّك في العائلة ، غداً سآتي الساعة السابعة والنصف صباحاً لنبدأ العمل معاً على مجموعة من الملفات.
- قلتُ لنفسي في طريق عودتي نحو القاطع داخل السجن: "قد يحدث أن تكون الحياةُ كريمةً إلى هذا الحد".

كاتب من سوريا مقيم في لندن





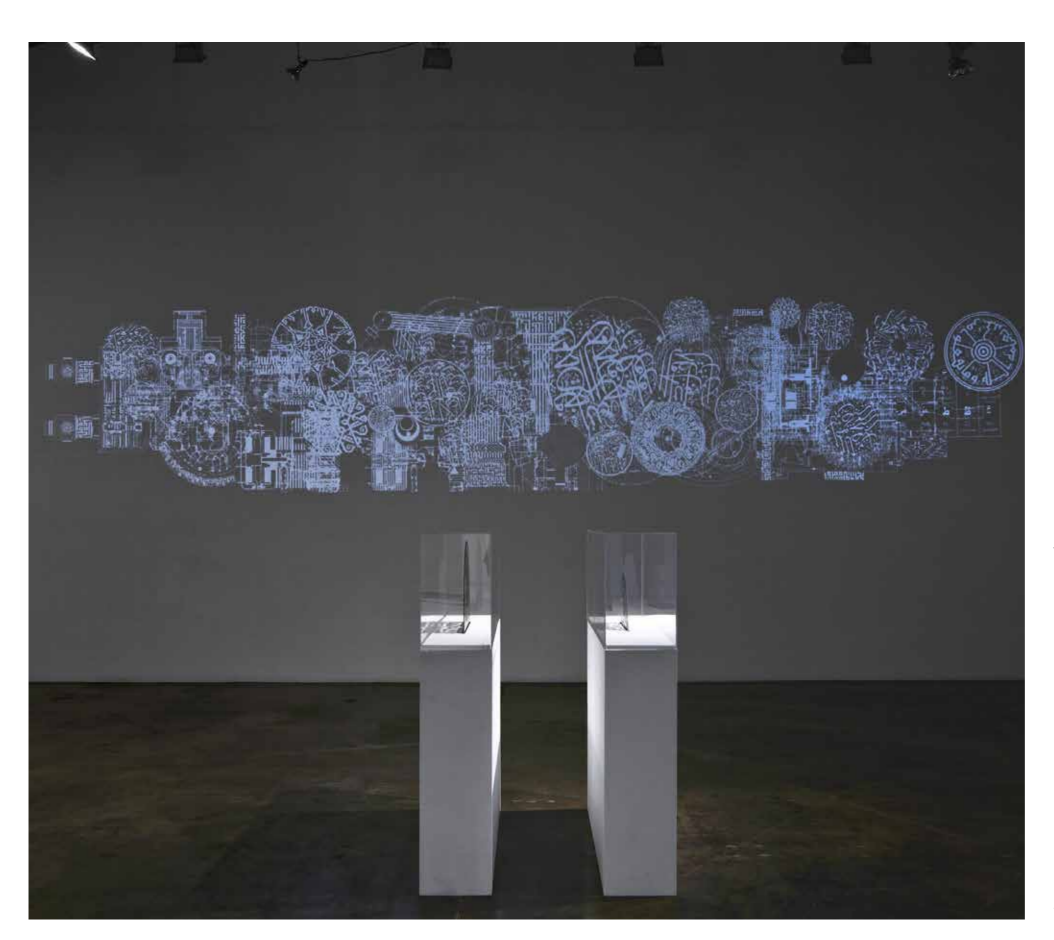
# سلطة التقنية وأعطاب الرقابة وغواية التواصل عن تجربة الفنان المغربي منير الفاطمي شرف الدين ماجدولين

في عمق التقنية تتبرع الأساطير، بكلماتها القديمة وانغلاقها وتمترسها خلف الأقنعة المخاتلة، مثلما ينبع من خلفية كل اللغات خرس مقيمٌ، و عَيٌّ، وتمنع للمعانى، وتيه للمفردات. وتطل من صميم الوضوح الذي توحى يه الوجوه، الأليفة و الغريبة، معا، التباسات لا تنتهى، لذوات مشتقة من أرومة غامضة، تلك هي الإيحاءات الكبرى لتركيبات منير الفاطمي، الصاعقة والموغلة في هجائيتها، وقد التفعت بصيغ شتى، من صور فوتوغرافية إلى فيديوهات إلى منشآت بخامات شديدة التباين، إلى منحوتات معدنية إلى رسومات... تحكى كشوف الفنان المغربي المرحل بين أصقاع الكون، والمسكون بالوجود في "غير محله"؛ دوائر متنامية تهندس الوجوه وتقيس احتمالات تماس الحواس مع خريطة التقاسيم، ومع الخارج والخلفية، والسحنات المقتربة، ودوائر متناسلة تردد صدى مكتوما لنواة أصلية، مسكونة بكلمات أو حروف أو مجرد فراغ، و أسطوانات معدنية قاطعة قدت صفحتها من زخرف حروفي عات، وأخرى على آلة غرامافون متموجة في دورانها على ذاتها، أليست اللغة في النهاية مجرد دوران سرمدي حول دوال عتيقة، نافذة إلى صميم القلب والوجدان.

المعارض الفردية والجماعية ، منذ ما جسدى" (جنيف 2018)، "180 درجة، من يقارب العقدين، ما بين طنجة وباريس وجنيف وفيينا ونيويورك ودبى وداكار (جنيف 2017)، "فهرس الآلة" (اسبانيا والبيضاء والدوحة .... بعناوين توحى في كل مرة بجدل مفهومي، مراوح بين حقول الإثنوغرافيا، وتاريخ العلوم، وعلم

خلفى" (غوتيبورغ 2018)، "عملية تعتيم" 2016)، "كانو عميانا لا يلمحون إلا الصور" (باريس 2014)، "دوائر القبلة" (جنيف 2014)، "سفر كلود ليفي ستراوس" (الدار

يوحي التدفق المتلاحق لرؤى منير الوسائط، والتشريح، والدراسات الغيرية: الفاطمي، عبر عشرات "المادة البيضاء" (باريس 2019)، "هذا



العدد 72 ـ يناير/ كانون الثاني 2021 | 125 aljadeedmagazine.com 2124











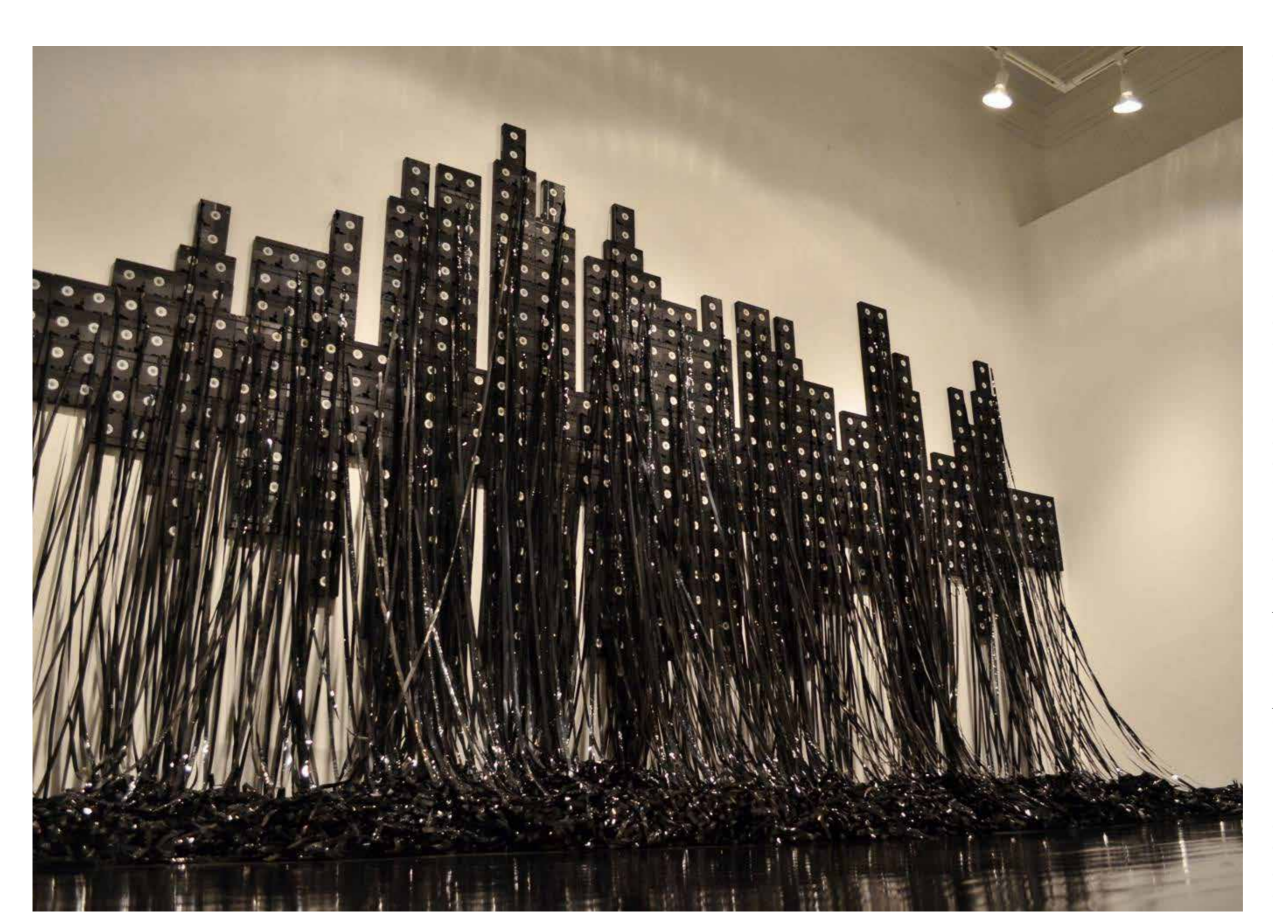


البيضاء 2013)، وغيرها، وكأننا إزاء ملاحقة اليد والعين وشهوة التمثيل للزمن المنفلت من ساعة الرمل، وتعقب لصور ووقائع وتفاصيل تونع من شاشة الذاكرة، وتزدهر في أنويَّة أجسام وأعراق، بأردية سياسية وخطابات عقائدية، بقدر ما تنبهق من أسطر مصنفات ممتدة من "كتاب الاستكمال" ليوسف المثمن ، إلى روایات سلمان رشدی، وتأملات سبینوزا وكانط و دولوز وديريدا، وما لا يحصى من أدبيات الدين والفكر والسياسة والنفس والاقتصاد المعاصر. مزيج معقد في خطاب مهاجر من الضفة الجنوبية، استوطن وضع "الما بين"، ليطل على مآزق "سوء الفهم"، وتجريف التقنية لماضيها، وتبدد القدرة على إيجاد مساحة للتواصل المتزن، وإنهاك أفق التعبير يوما عن يوم، والاستسلام التدريجي للحصون الشفافة (وغير المرئية) لرقابة الآخرين، ثم لرقابة الذات بعد ذلك.

ولعل هذا المنطلق المثقل بهموم الحاضر في أفقه الكوني هو ما جعل إمكانية وسم اشتغال منير الفاطمى بمفاهيم واضحة، وقارة، غير ذات جدوى، حيث لا يمكن الاطمئنان لأوصاف من قبيل: "الاستعادة الهجائية"، و"أزمة التقنية"، أو" مسائلة العقائد المستقرة"... بما هي مداخل مريحة، لفهم توالد معقد ومتجانس، في الآن ذاته، لمسار تعبيري يجد له مرتكزات متباينة، في شتى الظواهر الدالة على "ضيق مساحة التعبير الفني الحر"، (بتعبير الفاطمي المتردد في غير ما تسجيل لمعارضه)، ومن ثم تضحى مجمل التنويعات المتصلة بالمواضيع، والمواد المستعملة، والتركيبات المختارة، للانجاز البصري المراوح بين صيغ الفيديو

العدد 72 - يناير/ كانون الثاني 2021 [202 ماير كانون الثاني 2021] 127





والصور الشمسية والتجهيز والنحت المعاصر، متساندة في تبيين الأطياف الكثيفة لواقع راديكالي في تحوله السريع، وفي تخليه عن اجتهاده التقني، وتحويله التدريجي لكشوفه إلى أرشيف غير صالح للاستعمال، إلا بما هو تفصيل في تاريخ الذهنيات والمعارف والأفكار.

ترافق مجمل أعمال منير الفاطمي نصوص هادية، ترسم حدودا لتأويل التركيبات، التي لا يسهل التقاط مفاتحيها الدلالية للوهلة الأولى، نصوص بعمق فكري يعيد تفكيك العمل ويصوغ منطلقاته وعمقه الثقافي، في هذه الكتابات، وأيضا في تعليقاته المسجلة على أعمال معارضه، ينهض الفاطمى بوظيفة باتت اليوم من صلب اشتغال الفنان المعاصر، هي اقتراح التأويلات، وعدم ترك ااحتمالات الكتابة دون "أفق" و"حد"، ولربما ذلك ما جعل الشأن اللغوي في جوهر تأمله العام، داخل اشتغاله الفني، قبل أن يتحولا إلى حد مضاف. من هنا يمكن فهم ترددات صور "التبليغ" و"التبيين "والتوصيل" و"إنفاذ المعنى" و"التراسل" في عدد كبير من المنشآت وأعمال الفيديو، بوصفها قيما لسانية، ثم بما هي منظومات "عبر-لسانية"، بصرية تحديدا، تكون فيها الرسالة الدلالية والفكرية " مقترنة بمسار تاریخی، هو ما یمثل فی النهایة کنه ما يسمى ب "تاريخ التواصل".

في أعمال من قبيل: "الفهرس والآلة" و"في صلب دائرة النار" و"يوم اليقظة"، و"ارتباط"، وفي أعمال عديدة أخرى، تصل الأسلاك بين الآلة والورق، أو بين الحرف والورق، أو بين الآلة والكتابة، أو بين كتاب وكتاب؛ تبرز أسلاك توصيل الطاقة

128 المحدد 27 - يناير/ كانون الثاني 2021 المحدد 27 - يناير/ كانون الثاني 2021 المحدد 27 - يناير/ كانون الثاني 2021

العمل، إذ ثمة دوما شيء ثالث يتوسط بين المنطلق والمآل في عملية التبليغ، شيء ليس وليد اليوم، رابط يحمل جوهر "التبليغ" يمكن قطعه أو إعاقته أو تحديد مداراته، ولا تقوم الأعمال الفنية سوى بتعويمه على السطح، وتسليط الضوء على جوهر "الحركة" غير الرئية التي تتخطى التقنية داخله، إلى ما يمكن وسمه ب" ذهنية التقنية"، حيث تبرز قدرة السُّلط المتعددة (سلطة المجتمع-سلطة العقيدة- سلطة النظام- سطة الاخلاق...) على إنتاج وسائل تحكمها في قنوات التبليغ؛ تحجيمها، أوتعطيلها على نحو مؤقت آو"قطعها" ببساطة. الخيوط الواصلة بين الآلة والورق أو بين الكتاب تُحدّ بملقاطين سهلي الفك و الربط، هي "الذهنية" المالكة لإرادة الوصل والقطع، والتحليل والتحريم، والمسك والبسط، منذ نشأة الطباعة إلى آخر اختراقات الثورة المعلوماتية.

الفنية المتصلة بسؤال التبليغ و"ذهنية التقنية" أن التجلى البصرى يحول المضمر مختصرة غير ذات تعقيد. إلا أن ما يبدو كنزعة تبسيطة في التوصيف، لا تتقصد كشف لعبة "التحكم" فقط، بل تقويضها، بحيث لا تخلو التمثيلات البصرية للآلة والورق ونزعة التبليغ من كنه "تهكمي"، هو من صميم طبيعة الفن المعاصر، و أسلوب منير الفاطمي، دون أن تتحول في أى لحظة إلى نزعة كاريكاتورية طاغية. الأرشيف وبلاغة المنقرض

ولعبها التحكمية، وما يحفها من سلط، يعيد الفاطمي إلى دائرة الاستعمال، ما انتهت صلاحته، من الوثائق والصور الشمسية إلى المواد والآليات، سيما تلك المتصلة منها بجوهر الكتابة والطباعة والتسجيل والإرسال والتواصل، من الآلات الكاتبة المعدنية العتيقة، والآليات المطبعية التقليدية، إلى أشرطة الفيديو والأسطوانات إلى الكتب القديمة والأرشيف الوثائقي، يتحدث الفنان في هذا السياق عن انشغال معرفي قبل أن يكون جماليا يسمه ب: "أركيولوجيا الوسائط"، ويحتل الكابل المتصل بالأطباق وباللاقطات الهوائية مركزا ملحوظا في الاشتغال، إذ يتحول إلى مادة محورية في التركيبات المتصلة بالبورتريهات والكتاب أو بين الحرف والورق الطباعي، والصيغ التجريدية والتنصيبات الاستعارية، بحيث ترتصف صورة صدام بدعة "التقنية" التي توضع رهن إشارة حسين الشهيرة غداة خروجه الأخير من مخبئه، باللحية الرتجلة والشعر الكث، وقد شكلت تقاسيمها بالكابلات والمسامير ، إلى جانب تنصيبات الكتل المتنامية في غير يبدو اشتغال منير الفاطمي منصبا على الطاغى، والمحسوس المخفى، إلى كتلة و"المتجاوز"، المستمر في البروز بما هو استعارة على وجود ما، لم يتنه كليا، إنما فقد فعاليته، وتحول إلى ذكاء قاصر،

ووجود متحفى يبرهن على نهم التطور ،

ما عمل عبر المادة ذاتها، مختصرة عالم ما من بيد أن المفارق والإشكالي معا، في المنشآت قبل الفورة اللاسلكية. في هذه التركيبات الاستعمال. وفي جدل مع طبيعة استخدام الأرشيف، استكناه المغزى الثاوي في: "عديم الجدوي" و"منتهى الصلاحية"، في دوائر التقنية و

في العمل المسمى "تشريح" الذي قدم بمعرض "وايل غالري" بجنيف سنة 2019، تتمدد كتلة الكابلات البيضاء وتداوله، ذي الجوهر الرقابي.

والسوداء مشكلة حلقات متشابكة، مثلما الحمراء و السوداء من حيث هي بؤرة وفي صلب التفكير في آلة التبليغ وحدودها، أعضاء جسد، على طاولة تشريح معدنية، تتجلى الكتلة في وضع جثة، لم يبق من فائدة لها إلا ما تقدمه من أسرار عن أسباب موتها، يستعير الفنان في هذا السياق تعبير "بروس ستيرلانج" عن "الوسائط الميتة"، في مسعى لتبيين الغواية المتفاقمة في المجتمع المعاصر، للوسائط التي لا تفتأ تنتج بدائل متسارعة في تقنياتها وموادها وإمكاناتها، فتتراكم مخلفاتها مثلما الجثث، أو الأشباح أو الأقنعة، لصور تبقى هي ذاتها في حقيقتها المهيمنة على العالم والوجهة له. ولعله لم يكن مصادفة أن توضع الجثة (الشبح/القناع)، على المشرحة، ما دام الأمر في النهاية يتصل باستلاب لا يخلو من توظيف إجرامي، إنها الذريعة التخييلية ذاتها التي جعلت التكوين البصرى لصورة صدام حسين المشكلة من الكابلات (الخاصة بالأطباق اللاقطة)، تتخذ عنوان: "المجرم" ليس لأنه كان دمويا فقط، وإنما لأنه كان مسكونا بهواجس المراقبة والتبليغ.

تفكيك القداسة إلى تفكيك

السلطة، يولَّد منير الفاطمي العديد من المنحوتات والمنشآت والصور والفوتوغرافية وأعمال الفيديو التي ستبقى لصيقة بمفهوم "الاستعمال" (الشخصي الطاحن والجهنمي، الذي يحول العالم والجماعي)، القصدي والتلقائي، إنما في من حولنا تدريجيا إلى ظواهر سريعة صلته بأفق أوسع وأكثر حساسية، أنه تفكيك للصلة بين المعتقد بما هو مجال قيمي واسع ممتد من الأديان إلى المنظومات السياسية، وبين بنيات استعماله،



المسيئة للرسول محمد، حينها لم يكن

في أعمال شديدة البراعة والعمق تسترسل منحوتات وتنصيبات من قبيل: "الصندوق الأسود" و"المفارقة" و"ما بين الأسطر"، و"الدماغ الصلبة"، و"الوطن الأم"،.. في تكوينها للحروفيات، والرموز الدينية، والآيات القرآنية، في صياغة بصرية تفكك الاستعمال وتعقيداته المصادرة للتأويلات الفردية الخارجة عن دوائر في اشتغاله مع الروائي البريطاني (ذي الأصل الهندي) الشهير "سلمان رشدي" في صور فوتوغرافية وأعمال فيديو، تستثمر حادثة هروبه (وتخفيه) الطويل من ملاحقة المتطرفين الإسلاميين، إثر فتوى "الخميني" بإهدار دمه، تجلت أساسا في ابتكار صورة بصرية للاسم الحركي بعد التخفي، "جوزيف أنطوان" الذي لم تكن له في أي يوم مرجعية بصرية، قبل أن يختلقها الفاطمي، من متوالية صور تدمج صورتي الكاتبين "جوزيف كونراد" و"أنطوان تشيكوف"، لتمثيل صورة الكائن المنفى عن ذاته، أو بما هي "الذات عينها كآخر" إذا استعملنا تعبير بول ريكور. بيد إلى إخراج الظلال المخفية للكائن المنفى والمصادرة هوامش حريته، وإنما أيضا بما هو أمثولة معاصرة لتشريح المقدس التى ستقود الفاطمى بعد ذلك لتشريح

في سنة 2015 صدر للفاطمي كتاب مشترك مع الباحث الفرنسي أرييل كيرو حمل عنوان: " هذا ليس ازدراء لعقيدة ما" جاء على خلفية الاحتجاجات الأولى التي اجتاحت فرنسا بعد انتشار الرسوم الأولى

يبتغيه، في إرادته الحرة، من التواصل مع الصندوق المتوجه إليه برسائله. وبناء على هذا الافتراض فإن الوعى والاعتقاد معا لا ينفصلان عن "مظهرية الاستعمال"، الذي يصوغ جوهر القيم الذاتية للأفراد، بقدر ما يصوغ ماهية الخالق، وتجلياته

الفاطمي نفسه بعيدا عن جدل ثنائية "التقديس" و"الازدراء"، في العديد من الوقائع التي اتصلت بأجواء معارضه، بما وعشرات العناوين الأخرى التي استندت جعل مفهوم "الازداء" نفسه موضع تأمل لديه. ففي عمله "الصندوق الأسود" تنهض المعادلة البصرية للمنشأة على افتراض مبدئي مفاده أن الخالق في النهاية ليس سوى مستقبل لرسائل يومية كثيفة وهائلة الجماعية. وهي الأعمال التي تصل ذروتها لما لا يحصى من معتنقي الديانة الإسلامية، تتكون المنشأة من تسعة وتسعين صندوقا بريديا من معدن مطلى بالسواد، يبرز في أعلاها غشاء يغطى فتحة الرسائل، ثم الدائرة الفضية لمفتاح الصندوق، ووسط الحافة السفلى حيث يوضع اسم مالك الصندوق البريدي، كتب اسم من أسماء الله الحسني (التسعة والتسعين) المرتبة الذي اختاره سلمان رشدي لشخصه من: "الرحمن" "الملك القدوس"، مرورا ب"الجبار" و"المتكبر" و"الغفار" و"القهار" إلى الصفات المتسلسلة المنتظمة على إيقاع تقابلي للقدرات، كما أثرت في كتب التفاسير والعقيدة. توحى التركيبة في البداية أن ثمة رسائل توجه إلى الصفات بما هي امتداد للذات وتفصيل لها، لكن أيضا بما هي تحقق للقدرة في قيمة مطلقة.، أن الاشتغال معرشدي لم يكن فقط نزوعا فالأدعية تكون بقصد محدد، وبرجاء يستجدى الثواب أو العقاب، و يمكن فرزها عبر مقامات تجد لها مدارج في الأسماء الحسنى؛ ومن ثم فإن الصناديق في النهاية تعيد تبيين مضمون الصلة بين المؤمن وما

بوصفه مانحا المعنى للرسائل الموجهة له. لذلك كانت الصناديق (الأسماء) في وضع المجاورة تمثيلا لقدر التساكن بين مقامات الاستعمال والتوظيف العقائديين، الذي يتيح في النهاية مساحة من الحرية في تأويل صفات المرسل إليه.

(C1)

عند هذا الحد من التمثيل البصري يمكن إدراك أن عمق العمل المعقّد في تكوينه الجمالي، لا يعدو عتبة تفكيك إحدى مرتكزات المعتقد الإسلامي، وهو حد مختلف عن ماهية الازدراء او التدنيس

الذي تنمو ظلاله في صيغ التلقى وسياقاته، شيء شبيه بما حدث مع سردية "سلمان رشدى" الذى تُدولت نصوصه التخييلية لدى شريحة من القراء بوصفها روايات، ولدى شرائح أخرى باعتبارها تعريض بالعقيدة وازدراء لها. إنه الوازع الذي جعل منير الفاطمي يتناول في غير ما عمل نحتى وتركيبي بنية "استعمال" الخطاب الديني، بوصفه أسطوانة معدنية صلبة مسكونة بكلمات متداخلة، صعبة التمييز، بيد أنها

قاطعة.

ولا جرم بعد ذلك أن تعترض أعمال على هذا النحو تمثُل أعمال منير الفاطمي الفاطمي وقائع كثيرة تشوش على قصدها، وتسىء تفسيرها، و أن تخلق سجالات بمثابة تأويلات بصرية لسلط التقنية بمقاصد متباينة، بيد أنه بالرغم من ذلك وأعطاب الرقابة وغواية التواصل، في بات أحد أكثر الأسماء تداولا في العقدين محيط متسارع التقلبات، وعائد بقوة إلى الأخيرين في الفن العربي المعاصر، ومن التمترس خلفة دوغمائيات مغلقة، لهذا تبدو تجربته، في منحاها العام، بمثابة أكثرها تأثيرا وجذبا لاهتمام المتاحف وأروقة العرض، ومتابعات نقاد الفن المعاصر في سيرة للتاريخ الراهن عبر اختراقات تركيبة عدد كبير من عواصم العالم. صادمة وهجائية، تتماهى مع خطابات جمالية وفكرية وثقافية مناهضة للتسلط

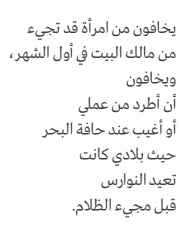
والرقابة والهيمنة والتمركز حول الذات،

ناقد وأكاديمي من المغرب

aljadeedmagazine.com 2122







## بقایا رجُل

هل تحس بذلك طبعا لا. قطرة البيرة تسقط على ما تبقى من قلب رجل. يرتجف الحائط وفي ثقوب في سقف البار المفاتيح والباب واسمي، وحتى الصبايا اللواتي طالما تختبئ ملائكة حزينة.

هل رأيت بقايا رجل من قبل

## عودة النورس

کما فی کل یوم

أعود إلى منزل

لا أغادره. كل شيء على حاله مثلما كان بالأمس أو قبل عام ؛ النوافذ مغلقة المطبخ بمواعين مقلوبة وفي المر زوج أحذية في التجاعيد حشد جوارب طافية وملابس فوق السرير (وتحت السرير الشعوب التي استنجدت بي بقايا خيال وماضٍ) غبار على كتبي، وطاولتي منفضة السجائر مدفونة في الوريْقات والكلمات تكدست وذابت. کل شیء هنا تائه

سيقول لك كلاما مُرّا عن الخيانة والحب عن امرأة أشعلت روحه عن البلد المكسور والأصدقاء القدامي كلماته ناقصة ووجهه باب عليه آثار أقدام ومطارق.

قلبك قطعة صابون تفلت من يديك تتركه وتهرب ملائكة حزينة تضحك

> موجتان في جينز أزرق تعبران الشارع

أن تتخيل عظاما نحيلة في جلد بنيّ تتحرك كضباب داهمته الشمس على التراب. أصغ إلى الرجل الذي تخيلته مستجديا بقميص باهت ورائحة غريبة.

تحسس صوته

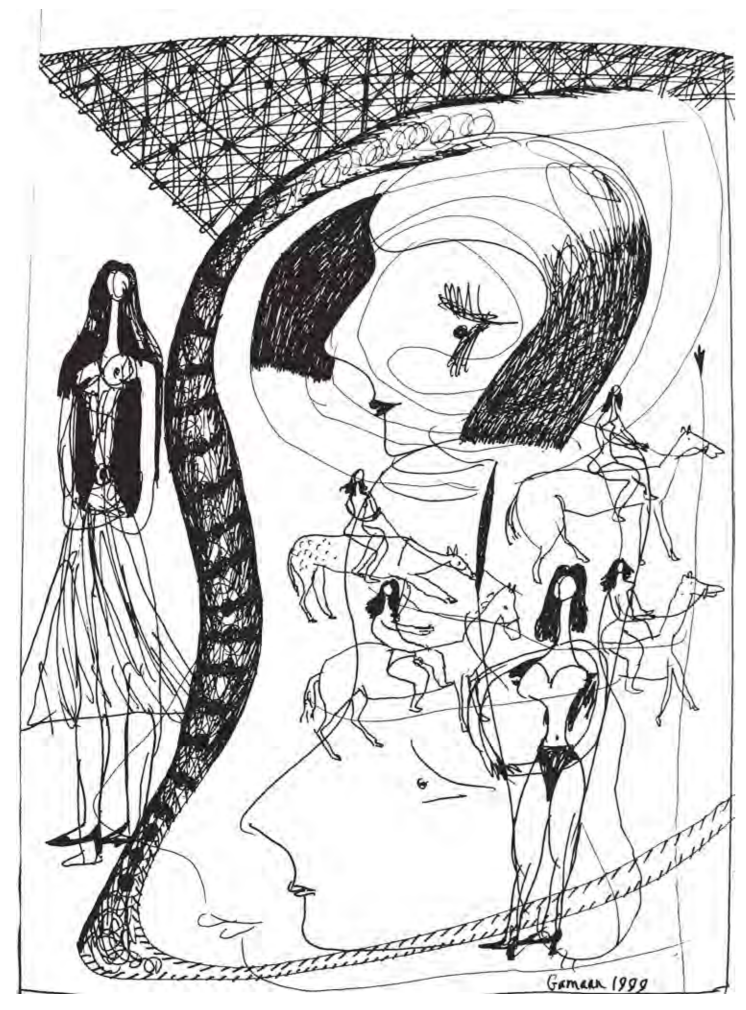
طبعا أنت تحاول أن تتذكر الآن

العدد 72 - يناير/ كانون الثاني 2021 | 135

تخيلتهن .

سکان بیتی





وبقيت وحيدا ومكشوفا لضربات مجهولة.

أعد لي قميصي أيها الحب. وأنت أيتها الحيرة المغطاة بالمياه اقتلعي عظامي في طريقك إلى الندم خذي حذري، نظرتي، أيامي، وحتى الكلمات التي أكسو فقط دعي لي الصقيع والصمت.

## دائرة تبتلع كهفا

ها أنا أرسم الآن دائرة بيدِي في الهواء وأقحم داخلها قامتي، جسدي كاملا، بحقيبة ظهر وصوت منكسر وسرب ظلال تشد بأرجلها وسطَهُ كخفافيش في الكهف. أدخل أحشاء دائرتي بيديَّ. مياهٌ يديَّ وناس يمرون حولي يمرون من وسطى جيئة وذهابا كأني فراغ.

إليتان مصقولتان محطتا قطارات

شارعان إلى نافورة..

أفضل من كل هذا.

جناحان

ريما

## بلد مجهول

ما اسمك يا بلدي؟ أيّ الأمواج أذابت نظرتكَ السمراء أيّ طريق سلكت أرضك ما طعم يديك ما لون يديك ما شكل يديك؟ هل ستزور بیوتا سقطت وهى تفتش عنك وأناسا سقطوا منتظرينك مندفعين إليك، لأجلك.. ماذا تفعل حيث تخبئ نفسك؟ سنسافر بحثا عن غيرك لكنك تبقى كالهوة تكبر داخلنا فوق خطانا مجهولا وبعيدا لا تسمعنا أبدا فيما نسقط على كل طريق تلمسنا فيه يديك.

شاعر من تونس

## السقوط قرب الحب

بفضل الآخرين صار لي جدار وسكين قريبا من الحب أسقطتهما



## الروبوت في سرد الخيال العلمي للطفل

### السيد نجم

راجت صناعة الروبوتات الآن (2020) إلى حد الإبهار، حيث أن الصين وفرت روبوتا على شكل ونغمة صوت مذيع من المشهورين، كما شكل آلة عاملة في مصانع السيارات والأجهزة الإلكترونية.. وحتى المستشفيات بعد أن نجح الروبوت الطبيب في الجراحة والفحص السريري والمعملي. أصبح توظيف الروبوتات ظاهرة أكدت حضورها مع القرن الـ21، ولا يمكن تجاهلها، بل يجب البحث عمّا يمكن استثماره وإنجازه معها، خصوصا مع النشء الجديد، بحيث يلعب دوره التربوي والعلمي، في تزكية التفكير العلمي.

> و صد المتابع لبداية نشاط ولرواج الروبوتات، أن البدايات العلمية بدأت منذ بدايات القرن الماضي (القرن الا20)، حيث تم تصنيع "جيروسكوب" وهو الجهاز الذى يحدد الاتجاهات ويرشد القائم عليه بأى طارئ، وهو بالضبط ما تم استخدامة في الطائرات، ومنذ تلك الأيام وما بعدها يتمكن الطيار من شرب فنجان القهوة بعيدًا عن قمرة القيادة بلا قلق، بعد ضبط الجهاز على الاتجاهات المطلوبة! إن جوهر صناعة الروبوت الآن تعتمد على خطوة تطوير أجهزة سابقة (خاصة باللمس والرؤية والحركة والاتجاهات) المعتمد على الشم والتفكير المركب.

> الطريف والهام ها هنا أن الخيال البشري لم يقصر مع هذا المنجز العلمي الآن، بل ظل طوال تاريخه الإبداعي يسعى لتحقيقه على أشكال مختلفة ومتنوعة.. تمامًا كما المبدع المعاصر ليعبّر بخياله عن منجز الروبوت الحالي والمستقبلي.

إن كل ما أنتجته القريحة البشرية وما سوف تنتجه، ما كان ليتحقق لولا تلك الهبة الربانية التي وهبها الله للإنسان دون غيره من المخلوقات ألا وهي هبة "الخيال".. وسوف نبحث هنا عن تلك العلاقة والمنجزات بسبب الخيال في مجال الإبداع السردي عند الطفل تحديدًا.

الخيال والثقافة العلمية للطفل يعد تناول موضوع الخيال والثقافة العلمية للطفل على ارتباط وتداخل، بحيث يلزم التعامل معهما معا. قال العالم الفلكي الأميركي كارل ساجان "يبدأ كل إنسان منا حياته وكأنه واحد من العلماء، فتكمن وتجميعها على شكل ما؛ بشرى كان أم في داخل كل طفل مشاعر وأحاسيس

الطفل ومن طباع العلماء، ولا عجب أن تكون الثقافة العلمية، مع توظيف الخيال الأدبى، مدخلا لأدب جيد للطفل. وهو ما يتلاءم مع معطيات العصر، وإنجازاته

المادة العلمية متضخمة ومتنوعة ما بين الفيزياء والعلوم الرياضية والطب والبيئة وتكنولوجيا الفضاء ثم البيولوجيا الحيوية وغيرها. كما أصبحت بالتالي المادة العلمية دومية ما. بالتالي نتوقع قريبًا ذلك الروبوت العالم التي تجعله يتعجب ويندهش، إزاء الناتجة عن البحوث في كل تلك المحاور وغيرها، مادة ضخمة. الأشياء من حوله في الطبيعة". وهو ما يعنى أن "الدهشة" هي من فطرة الا أن من يتصدى للكاتبة للطفل عليه أن يعى هدفه، أن يتسلح بالمعلومة العلمية،

ويتخير موضوعه والقارئ الذى سيتوجه إليه. ليس المطلوب أن يصبح الطفل عالما، بل المطلوب أن يتعرف على

من حيث هو حصيلة العطاء الإنساني

وجوهر منجز الإنسان على الأرض، في

مقابل الحاجة الملحة لتلقين الطفل وتربيته

لاستيعابه وتقبله والعمل به في النهاية.

تشير الدراسات في مجال تاريخ العلوم،

أن القرن العشرين قفز بالإنجاز العلمي

في كافة المجالات، حتى فاقت مجمل ما

أنجز طوال حياة الإنسان على الأرض،

منذ بدء الخليقة على صورتين متلازمتين:

أنه أصبح معقدًا عن ذي قبل، وأيضا

العلمية. وهذه نظرة سريعة نحو "العلم" عالم الطبيعة من حوله، واستيعاب وفهم

جوهر العلم على اعتبار أنه طريقة في التفكير، وفهم أن كل العلوم على اتصال وتواصل، فلم يعد عالم الكيمياء بعيدًا عن عالم الطب والهندسة مثلا، وأن العلوم على صور متطورة دومًا. بتلك المحاور مع تبسيطها يمكن للطفل

التطلع إلى المستقبل وهو واع بأن العلم ليس أمرًا مجردًا، كما يمكن أن يستوعب فكرة أن الإنسان عنصر من عناصر البيئة أو الطبيعة، يتفاعل معها وتتفاعل به. أما عن دور كاتب الطفل في العلوم، فيعد من الأهمية، بحيث يلزم التوقف أمام

ملامحه وخصائصه والشروط الواجب توافرها فیه، حتی پتسنی إنتاج مادة مناسبة للطفل وصحيحة علميا، كأن يكون من الدارسين للعلوم، أو المحبين للاطلاع عليها، مع معرفة أساسيتها سواء في مجال الذرة (تركيبها وخصائصها)



والوراثة (قوانينها وتطبيقاتها) وهكذا في كل العلوم.

كما يلزم أن يكون الكاتب فاهما لجوهر حقيقة العلم، حتى لا يبدو أنه يعمل في اتجاه واحد وغير ملم بطبيعة العلم، التي هي أن العلم قابل للفهم.. كل العلوم قابلة للتغيير والتطوير.. ليس بوسع العلوم أن تقدم إجابات على كل الأسئلة.. يعتمد العلم على الإثبات والبرهان.. وأن الخيال مشارك للأفكار العلمية في رأس العالم. إن مجمل تلك المفاهيم تعين الكاتب على أن تصبح أعماله أقرب إلى الثقافة والخيال العلمي، وتنقذه من الوقوع في الفانتازيا أو المغامرات البوليسية أو الأكشن، بينما يظن أنه يكتب في "أدب الخيال العلمي.

لذا هناك بعض الخصائص الواجب توافرها في الكاتب إذا ما تصدى للكتابة العلمية للطفل وهي أن يكون الكاتب محبا للعلم والاطلاع على تاريخه ومستجداته.. وأن يكون من ذوى الخيال الخصب الواسع.. فقدرة الخيال العلمى المتزجة بالمفاهيم العلمية الصحيحة، تفيد في التنبؤ، والتنبؤ يعد من أهم ملامح الأعمال العلمية للطفل (فقد تعتمد بعض الأعمال الأدبية للطفل بفكرة غير مطروحة، تنبّأ بها الكاتب بخياله ومعتمدا على حقيقة علمية ما).. كما أن التناول الإجرائي للفكرة العلمية من ناحية الأسلوب والمعالجة الفنية يجب أن يكون مناسبًا وجيدًا، يتسم بالبساطة والحيوية.

أما موضوع الكتابات العلمية، على شكل كتاب إبداعي أو كتاب تنظيري علمي مبسط، فهو في عدد من الخصائص المناسبة منها إبراز دور الخيال في الكتابة العلمية.. الجاذبية والتشويق في الأسلوب والمعالجة.. أهمية الإخراج الفنى للمادة

الإبداعية، سواء كانت على الشكل الورقى المتعارف عليه أو على شكل رقمي بتوظيف الإمكانات الهائلة للكمبيوتر الآن.. مخاطبة الرحلة العمرية التي يحددها الكاتب قبلا وهي قاعدة ملزمة وهامة قد يغفلها البعض.. إبراز أهمية تطبيق الحقائق العلمية، لتصبح الشجرة والمياه والهواء والبيئة من الموضوعات الأساسية.. كما يفضل إبراز موضوع طريقة التفكير العلمى من الموضوعات الهامة، بإبراز التقابل والتناقض بينه وبين التفكير الخرافي. مع ذلك فالثقافة العلمية عمومًا وما يخص الطفل منها خصوصًا، تلقى العديد من المشاكل في العالم العربي، ربما

للأسباب التالية:

قصور السياسات الواضحة لرعاية وسائل التثقيف العلمي. وعدم توافر الدوريات والمطبوعات والآليات المختلفة لنشر الثقافة العلمية. ونقص البرامج الإعلامية العلمية، والمتاح منها قليل الخبرة وغير جذاب. ونقص آليات نقل الثقافة العلمية من مصادرها، داخليا بالدولة العربية أو خارجيا من خارجها. وقلة فاعلية دور البحوث العلمية ومتاحف العلوم بالأقطار المختلفة. وقلة المتاح من الإنتاج العلمي المبسط والواجب توافره للطفل وكاتب الطفل معا. وغياب فهم جوهر العلم وفصله عن الحياة اليومية، حتى يبدو أحيانا "المطلح العلمي" وغموضه سببا في نفور القارئ العادي والطفل. ونقص شديد في ترجمة كتب تبسيط العلوم عن اللغات الأخرى للدول التي لها منجز علمي. والفهم الخاطئ بالنظر إلى الثقافة العلمي. العلمية بعيدًا عن الأدب والتاريخ.

> إذا كان الواقع الثقافي يشير إلى ندرة الكاتب العلمي للطفل، سواء على مستوى الثقافة

العامة أو الأدب، فلا سبيل سوى الانتباه إلى خطورة الظاهرة، بعد الاعتراف بها، ثم العمل بإخلاص على تلافيها. فالمشكلة ليست كلها مادية، جانب كبير منها يخضع لمنهجية التفكير القاصر، بالنظر إلى الثقافة العلمية على كونها جافة ومملة وعديمة

#### ملامح توظيف الروبوت في نصوص الخيال العلمي للطفل

في أدب الطفل ضرورة الاهتمام ببعض

العناصر الواجب توافرها ومنها الاهتمام بالقصة والحبكة التقليدية، والتخلى عن التعقيدات لتجنب الغموض. والاهتمام بالشخصية حاملة الفكرة، الغرض منها ربط الطفل بالعالم الخارجي أو المتخيل. والاهتمام باللغة السردية، ثم الصور والرسومات (الأخيرة لها الأولوية مع الرحلة العمرية من 3 - 6 سنة، وبدرجة أقل من 7 - 9 سنة). كذلك الاهتمام بتوظيف الخيال في كل الأعمال الإبداعية للطفل، وتزداد مع حكى الخيال العلمي. والاهتمام بعرض فكرة تناسب الحقائق العلمية، والمرحلة العمرية التي نخاطب بها الصغير.

إن الأهمية التركيز على نشر وذيوع الأعمال التي وظفت الخيال العلمي في كل الفنون للطفل مع ضرورة أن تتولى الهيئات الثقافية إصدار سلسلة باسم "أدب الخيال العلمي". ثم أن يدخل فن الخيال العلمي ضمن مناهج التدريس بالمدارس، لها كل الضرورة لبناء أجيال لهم ميزة التفكير

کاتب من مصر





# علي رشيد الرؤية والعبارة

فنان من العراق مقيم في هولندا، مهاجر ومنتم على الفضاء الإنساني، لكن<mark>ّ العراق يس</mark>كن في كل خلية من خلاياه. "خبرة في التلوين وخفة في ضربات الفرشاة بخطوط سريعة تتلوى على أجساد مقبورة <mark>مهجورة في فضاءات سديمية، يغلب عليها لون</mark> سماوي."، و"في كثير من الأحيان يظهر العمل في مساحات من أدخنة رمادية<mark>، تتخللها خط</mark>وط وتقسيمات رفيعة بيضاء، كأنها كشط وخدوش بآلة حادة على أسطح جدران جيرية قديمة تصبح خلفية لق<mark>صة ما قد حدثت"، و"مساحات رمادية</mark> تنتشر فيها بقعة لون صفراء في تجاور رائع ولغة تشكيلية تنتج أصواتا جديدة ونغمات <mark>متعددة تضفي البهجة رغم كل شيء".</mark> بهذه الجمل المتلاحقة وصف النقاد عمل الفنان على رشيد.

مرة أخرى، إذا كان الفنان هو مواطن العالم يسكن في كل بقعة من الكوكب ويعتبرها وطنه، فإن مسقط الرأس يسكن فيه، ولا يفارقه إلى الأبد. دفاعاً عن ذلك الوطن وإنسانه يبدع الفنان لوحته لتكون صرخة ضد الموت. في غير مرة هتف الفنان "الحرب للمتمترسين خلف بهيميتهم من مصاصى الدماء، الحرب نزهة للقتلة والمسعورين، الحرب صناعة القبائل المحكومة بجاهليتها". وأيضا مقولته، بل صرخته المتكررة "في العراق ألف غرنيكا لم تظهر بعد".

وعلى رشيد ليس فقط فنانا تشكيلياً فهو شاعر أيضًا. من مواليد 1957 درس الفن في معهد الفنون الجميلة ببغداد وأكاديمية الفنون الملكية (لاهاي)، حاصل على شهادة الماجستير من جامعة ليستر (بريطانيا وإسبانيا)، ويعمل في النص والتشكيل على مشروعه الذي مارسه منذ بداية الثمانينات والذي أسماه "تدوين الذاكرة". أقام وشارك في الكثير من المعارض العربية والأوروبية، خصوصاً في العراق، الجزائر، ليبيا، مصر، فنلندا، الدنمارك، النرويج، بلجيكا، ألمانيا، أوكرانيا، إسبانيا، اليابان، وهولندا حيث يقيم.

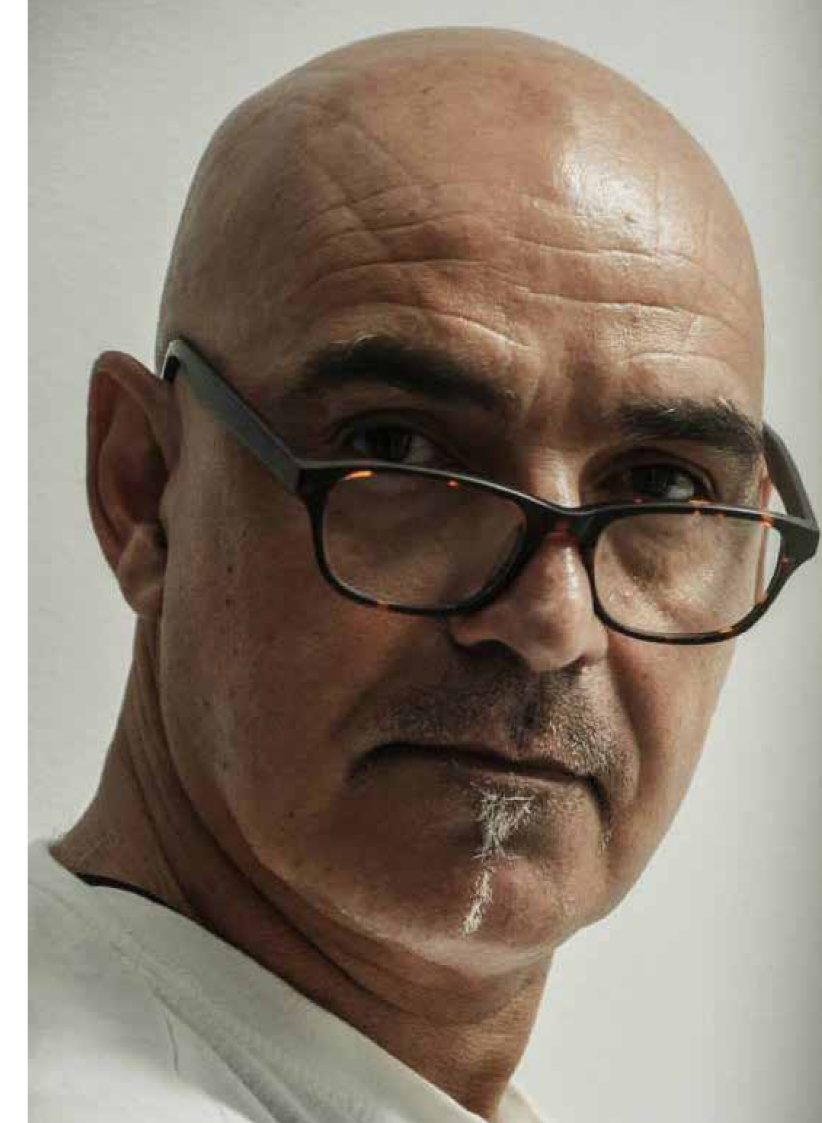
صدرت له الكتب التالية: "أضحية رمزية لمعارك الله" كتاب تخطيطات، "الغياب"، "وحدك الآن"، "منزل كفافي"، و"ذاكرة الصهيل" و"خرائط مدبوغة بالذعر" مجموعتان شعريتان، حصل على جائزة شعرية عام 1998 للأدب المهاجر من منظمة دنيا في روتردام. يحاضر حاليا في مادة الفن الإسلامي في جامعة أوروبا الإسلامية سخيدام في هولندا.

#### قلم التحرير

الجديد: تلقيت درسين أكاديميين في مجال الفنون الأول في العراق والثاني في هولندا، ما الذي وجدته مختلفا ومغايرا بين هذين العالمين؟

على رشيد: الاختلاف كبير. كانت ومازالت مناهجنا في العراق، وفي العالم العربي عموما تعمل على بناء طلاب متعلمين في الفن وليس فنانين. ولذلك ترى أن سبعين في المئة من الطلاب المتخرجين يواصلون دراساتهم ويحصلون على الماجستير، والدكتوراه "هذا الأمر لا يشغل طلاب الفن هنا" وتجد البعض منهم مستعد للحديث ساعات عن الفن، ومدارسه وجذور مفرداته لكنهم لا يمكنهم من تقييم العمل الفني، أو الغوص

في دلالاته. مازالت مناهجنا تؤكد على الحرفة ورسم البورتريت، والطبيعة الصامتة، وتدرس تكنولوجيا اللون بينما الغرب تحولت قناعاته في هذا التوجّه، فمفهوم أنك رسام جيد لأنك ترسم الشبه جيدا تجاوزوه منذ بداية القرن الماضى مع تجارب مارسيل دوشامب الأولى والتي أجدها محاكاة لما قاله المتصوف الكبير النفرى "كلما اتسعت الرؤية ضاقت العبارة". هذه الجملة العميقة تلخص النظر إلى الفن اليوم، فهي تختزن قيمة عالية من الدلالات. فالفن كما تعلمته هنا هو منتج فكرى مرتبط بالحياة، وتحولاتها وبالزمن المعاش، هو بورتريه شخصى للرغبات والأحداث، ولا يمكن اختزاله بالمحتوى الجمالي كما نصر عليه في مناهجنا. أكرّر الخلل في المناهج وليس في الطاقات في





الستينات والسبعينات من القرن الماضي كان لدينا فنانون كبار درسوا في الغرب، وعادوا محملين بتجاربه ورؤاه وقدموا أعمالا مهمة، لكن لمَ بقينا مشدودين لهذه المرحلة ولم نتجاوزها خصوصا وأن المتغيرات حول العالم في الفن سريعة ومتلاحقة.

ملتقيات عربية

الجديد: نظمت ملتقيات فنية في غير دولة عربية، إلامَ كنت ترمي، ماذا أُعطيت وماذا أخذ من هذه الفعاليات؟

علي رشيد: أنا سعيد بهذه الثقة التي يمنحني إياها الآخرون

سواء على مستوى التنظيم والإشراف على ملتقيات أو حتى الضيوف مما زاد في خبراتهم. بل تم توجيه للعديد من الفنانين والنحاتين دعوات من خلال مشاركتهم في الملتقيات التي أشرفنا



استشارات من ملتقيات عالمية في ترشيح أسماء فنانين. أعطيت لهذه الملتقيات الكثيرة حيث دعوت لها أسماء مهمة، وكبيرة في الرسم عربيا وعالميا، ودعوت نحاتين كبارا ومعروفين على مستوى العالم من اليابان والمكسيك والصين والبرتغال، ومن قارات ودول مختلفة ولولا علاقتى الطيبة بهم لما كان يمكن التعرف عليهم وعلى تجاربهم الكبيرة. ومنحنا العديد من النحّاتين الشباب في دول الملتقى فرصة العمل جنبا إلى جنب مع النحاتين

عليها. حيث دُعي البعض إلى كوريا والصين وأذربيجان والمغرب وفرنسا وغيرها من الدّول. في المقابل رشحت لملتقيات عالمية أسماء كثيرة من أصدقاء ومعارف حتى أن نحاتا عراقيا اختير عمله في أهم حديقة للنحت في الصين فيها أعمال لكبار **يستوعبه على مستوى العرض والتسويق؟** النحاتين عبر العالم من خلال ترشيحي له. لأنني أشتغل بروح الإشارة إلى تجارب الآخرين، وليس بروح الكتمان والتعمية التي تسود "للأسف" عالم الفن. ولهذا فبمجرد وجود فرصة يمكن تقديمها لفنان لا أتردد في طرح اسمه. لم أحصل إلا على محبة واحترام الكثير ممن التقيتهم وعملت معهم، ومجافاة من القلة ممن لديهم مشكلة حتى في قول كلمة "شكرا".

الفنان والسوق

الجديد: هل تظن أن مستوى طموح الفنان في العالم العربي ونتاجه الغزير (قياسا بالعدد الكبير للفنانين والفنانات) له ما

على رشيد: الأمر لا يتعلق بالعدد الكبير للفنانين ، ولكنه متعلق بالسوق والأيادي الخفية التي تدير لعبة البيع والشراء للأعمال الفنية. عالميا لا يفلت سوق الأعمال الفنية وبيعها من الاحتيال، والصيغ غير القانونية منها تبييض الأموال نتيجة تراكم الثروات بشكل مشبوه مما جعل سوق الفن وشراء الأعمال ملاذا لهم.









الفنان الأعزل يواجه محنته في ظل ذائقة متدنية وسوق منخور بالشبهات. وغياب المؤسسات الثقافية، والدعم الحكومي للفن

الجديد: بين الفينة والأخرى تنشر في صفحتيك الفيسبوك والإنستغرام صور أعمال جرافيك، حفر على المعدن، قل لي

علي رشيد: ما أنشره في مواقع التواصل الاجتماعي هي نصوص بصرية من مشروع بدأ منتصف ثمانينات القرن الماضى

أسميته "تدوين الذاكرة". هذا المشروع الذي بدأ مع الحرب العراقية الإيرانية التي التهمت سنوات ثمان من عمري بين سواترها، كلّ هذا قادني نحو التدوين. تدوين اللحظة والذاكرة التي لا يمكن العبور على خزينها الذي يشير إلى الألم وأعنى هنا الألم الجمعي لا الشخصي. بقيت متمسكا بتوجهي هذا في الفن والكتابة لذلك، لم أشغل بالجماليات وحدها في ما أنتج بقدر انشغالي بالعالم وحروبه وأحداثه وكوارثه المتسارعة. انشغلت بالناس وتفاصيل حياتهم، بمعاناتهم التي تتفاقم وبأحلامهم التي تتلاشي. هذا جعلني أشتغل على مشروعي الشخصي المرتبط بالبحث الجمالي والفلسفي وعلى التدوين كمنطلق أخلاقي وإنساني إزاء ما يجري حولي. فمع كلّ حدث عالمي أو



حتى عراقي تجدني أسعى لتدوينه، ونشره لجعل المتلقّي أمام والخوف في زمن كورونا. بالطبع تتناغم هذه الأعمال التدوينية في اللون والشكل لصالح البحث عما هو غائب وغير مرئي.

مواجهة مع ما يحدث واستفزازه اتخاذ موقفا منه. يمكن للمتابع أن يرى في صفحتي أعمال الحفر والتخطيطات والكولاجات التي تتشكّل كسلسلة مع الحدث المدوّن كما في التظاهرات السلمية للعراقيين ومطالبتهم بالوطن والكرامة والخبز وقبلها أحداث عربية وعن الاحتلال الإسرائيلي لفلسطين وحتى مرحلة العزلة مع مشروعي وتجاربي الشخصية في الفن التي تنطلق من الزهد

حاوره: عباس يوسف



# الشعر السّرّي ثلاثة شعراء من ليفربول

ترجمة وتقديم: خلدون الشمعة



في كتابها: "الشعر اليوم" الصادر الصادر في عام 1961 والذي يغطى المشهد الشعري في بريطانيا بين عامي 1956 – 1960 وصفت إليزابيث جينينغز (Elizabeth Jennings) ذلك المشهد بأنه يتميز ببروز ما أسمته ب"الشعر السرى" المتمرد على الشعر الأكاديمي وعلى شعر المؤسسة الفنية والاجتماعية القائمة.

وفي كتابه "الشعر اليوم" الصادر في عام 1973، والذي يغطى المشهد الشعري في بريطانيا بين عامي 1960 – 1937 كتب الشاعر والناقد البريطاني أنتوني ثويت (Anthony Twaite) يقول إن تسمية الشعر السرّى لم يعد لها معنى بعد مضي سنوات معدودة على صدور كتاب جيننغز ذلك أن الشعر الإنجليزي المعاصر قد تسرّب الشعر السرّي فيه إلى ضوء العلانية، وأصبح يسيطر على المشهد الشعري المعاصر.

ومن المتعذر استقصاء أسباب ذلك الآن، إلا أن من المؤكد أن هذا التطور أو الانقلاب، قد تميّز ببروز النزعة الغنائية والرومانتيكية كرد فعل على العقلانية والكلاسيكية، وبسيادة روح المراهقة غير المسؤولة والبساطة والنثرية والتجريبية

البعيدة عن التكلف والسخرية والبذاءة والفكاهة والضحك البريء والاحتفاء بإيقاع التجارب اليومية. ولا ريب أن هذه العناصر تصدر في معظمها عن تأثر جليّ بشعراء الأغنية الشعبية في بريطانيا وأميركا (Pop Poets). في هذه المختارات التي تمثل ثلاثة شعراء يطلق عليهم اسم "شعراء ليفربول" ويتشابهون في خصائصهم إلى حد كبير، يمكن أن نلمح بعض ملامح المشهد الشعري في بريطانيا حتى نهاية السبعينات من القرن الماضي. عثرت على هذه المختارات المترجمة بين أوراق ناصلة تعود إلى سبعينات القرن الغارب. كنت طالباً ببريطانيا وقد أتاح ذلك فرصة التعرف على شعراء ليفربول عن كثب. لم أكن منفياً كما لأعتبر نفسي الآن. لم أكن قد قرأت كتاب أدورنو الشهير: "الحد الأخلاقي الأدنى: تأملات في حياة مدمرة". كنت قلقاً متلعثماً مستكشفاً. وعلى هامش صفحة أولى من أوراقي تظهر عبارة كتبتها قبل عقود: "قصائد يختلط فيها حابل الشعر بنابل الحياة هل تمثل شعر الحقيقة؟".



### روجر ماغاو

### ق ص ي د ة ح ل م

فی رکنِ مسکنی نَمَتْ شجرةٌ ش ج رة س ع ي د ة شجرتي أوراقها في طراوةِ الجسد البشري وعصافيرها تغني أشعاراً لي وفجأة تقدم رجلان بلا تحذير تقدما بابتسامتين واثقتين ويفأسين مصنوعين من أعذار مزورة فاستأصلاها ريما بالأمس وربما قبل الأمس أظن أن ذلك حدث قبل أمس.

# الخزانة ملأى بجنود المشاة يا أماه

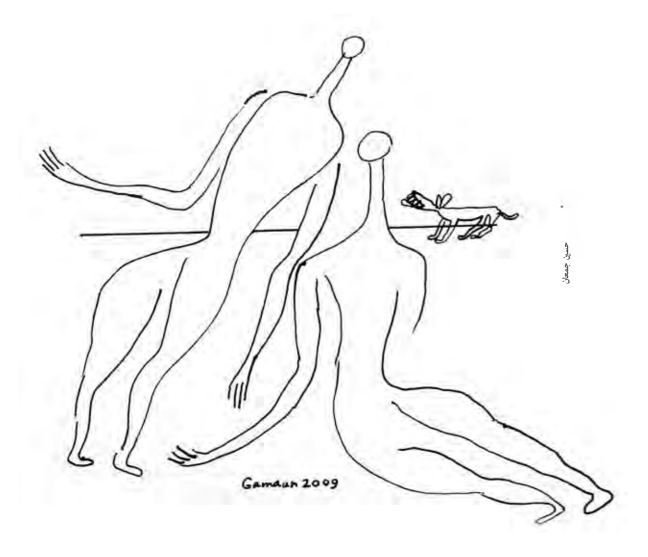
الخزانة ملأى بجنود المشاة يا أماه لقد توسلتُ إليهم ولكنهم زمجروا قائلين إن الحياة للرجال ثمة دبابة سنتوريون في غرفة الاستقبال توسلت إلى الضابط، لكنه ضحك قائلاً إنها "تعليمات جلالة الملكة" (البيانو لم يكن يوقع ألحان النوتة على أي حال). لِعِي سُواركِ الذي تُعرفين به... أماه ثمة سحابة شكلها كالفطر في الحديقة الخلفية حاولتُ أن أجلبَ القطَّةَ إلى داخل البيت لكنها تهشَّمتْ إلى قِطَع في يدي حاولتُ أن أدهن النوافِّذَ بٱلبياض لكن لم تكن هناك نوافذُ حاولتُ الاختباء تحت الدرج لكننى أخفقتُ لأن قادة الدفاع المدنى متربصون حاولت الاتصال بالمصورين ولكنهم رسموا على قلوبهم علامة الصليب.

ذهبتُ باحثاً عن شرطيِّ ولكن الشرطةَ كانتْ تنهبُ

رأساً على عقب ذهبت باحثاً عن كاهن ولكن الكهنة كانوا راكعين أماه لا تضطجعي صامتة هناك أماه لا تضطجعي صامتة هناك.

### ثمة شىء مثير للحزن

ثمة شيءٌ مثيرٌ للحزن في الكأس عليها آثار أحمر الشفاه يُدفع بها إلى الخادم بقرف كفتاة مشقوقة الشفة لا يريد



أن

يقبِّل.

ذهبت باحثاً عن عربة، ولكن العربات كانت مقلوبة أحد

خل

أحياناً أحسُّ كأننى كاهنٌ، واقف في صفّ من يشتري السمك والبطاطا أفكر بصمت بينما يضع البائعُ الخل على السمك والبطاطا کم هو رائعُ أن أشتري عشاء لرجل وامرأة.

aljadeedmagazine.com 2152 العدد 72 - يناير/ كانون الثاني 2021 | 153



أنت السافة

أنت المسافة

أنت المسافة

بينك وبيني

أنت اللحظة

تقذف نحو الشمس

قائلا: انظروا أنا مجرد رجل

قبل أن تعشش النطفة في الرحم

قبل أن يخلع النجم التلفزيوني سرواله

قبل أن تصاب الساعات بالانهيار العصبي

مقاسة بالدموع

مقاسة بقبلات أم

### من أنت

أنت مخلب الهرة في صمت منتصف ليل سمك المرجان أنتِ الأمواج تغطي قدميَّ كاللحاف البارد أنت الدتُ الدُّمية مطروحاً بجانب حادث اصطدام أنتِ اليوم الضائع في حياة قاتل أطفال أنت شجرة تحت الماء تتلوى الأسماك من حولها كالأوراق أنتِ الاخضرار الكتيم الذي لا يخترق أنتِ السيف المرهف الذي قتل أول بريء أنت المرآة العمياء قبل أن تُحسر الستائر أنت قطرة الندى على ورقة التويج قبل أن تجهش الغيوم بالدماء أنت العشب الآيل للذبول تحت أقدام الاطفال الراكضين أنتِ القفاز المطاطي مرتعشاً بيد الجرّاح الهمجية أنتِ الريح عابرة سلكاً شائكاً صارخة ضد الحرب أنت الفراشة محصورة بين أضلاع تاج شوكي أنت التفاحة المتروكة لعلم في غرفة مشبعة بالرطوبة أنت أوراق عباد الشمس

ترتجف فوق الاشجار الملوحة بالشمس

أنت اللبلاب

تتسلقين على جدراني

بين هيروشيما وكالفاري بين الإعلان والعصاب مقاساً برموز أعضاء التذكير قبل أن تستحيل كتب الحرب في المكتبة العامة إلى ضفادع تنق ببذاءات الحرب قبل أن تستحيل الأبنية أجساداً وتغمض الجدران عيونها قبل أن يستحيل ركاب الباص أسناناً تمضغ المفتش لا لسبب إلا لأنه يؤدي واجبه قبل أن تستحيل الزهور بلاستيكاً وتنصهر في توهج المدن المشتعلة قبل أن يضع الأعمى نظارته السوداء قبل أن يستجدي اللاوعي أن يُترك بسلام قبل أن تستحيل الغيوم قطارات

رافضة اللحاق بجنون الإنسان أنت لحظة الكبرياء قبل الحبة الخمسين في السبحة.

### عند الظهيرة: قصة حب

حين توقف الباص، فجأة، محاذراً دهس أمِّ وطفل يسيران على الطريق، ارتمت عليَّ الفتاة ذات القبعة الخضراء والجالسة قبالتي. ولما كنت فتى لا يضيع فرصة فقد شرعت بممارسة الحب.

في البداية تمنعت بقولها إن الوقت مبكر، وإنه لم يمض وقت طويل على طعام الإفطار، وإنها تجدني مثيراً للاشمئزاز على أيّ حال.

ولم يلبث ركاب الباص، وكانوا كثيرين، أن صع ق وا ود ه ش و/و ا ب ت ه ج وا وا س ت ا ؤ وا/ولكن عندما انتشر الخبر بأن العالم على وشك الدمار عند الظهيرة،

وضعوا كبرياءهم في جيوبهم مع تذاكر ركوبهم، وشر ع واى م ا رس ون الل ح ب/ كل منهم مع الآخر. فى ت ل ك ا ل ل ى ل ة، عندما كان الباص عائداً إلى البيت كنا نشعر ببعض الحرج وبخاصة أنا والفتاة ذات القبعة الخضراء، فشرعنا نقول بطرق مختلفة، كم كنّا متسرّعين، وكم كنا حمقي. ولكن بما أنني كنت مجرد فتى، فقد نهضت واقفا وقلت إن العالم، لسوء الحظ، لم يكن على وشك الدمار في كل ظهيرة وأننا نستطيع أن نتظاهر بحدوث ذلك على أيّ حال. ثم حدث ذلك.

وفي اليوم التالي وفي کل يوم

في كل باص

في كل شارع في كل مدينة

في كل بلد

يتظاهر الناس أن العالم على وشك الدمار عند الظهيرة. ولكنه لم يتدمر بعد. على الرغم من أنه بطريقة ما قد

العدد 72 ـ يناير/ كانون الثاني 2021 | 155 aljadeedmagazine.com 21221 154



# أدريان هنري

### خريف صيف ربيع .. شتاء ولكن ليس أنتِ.

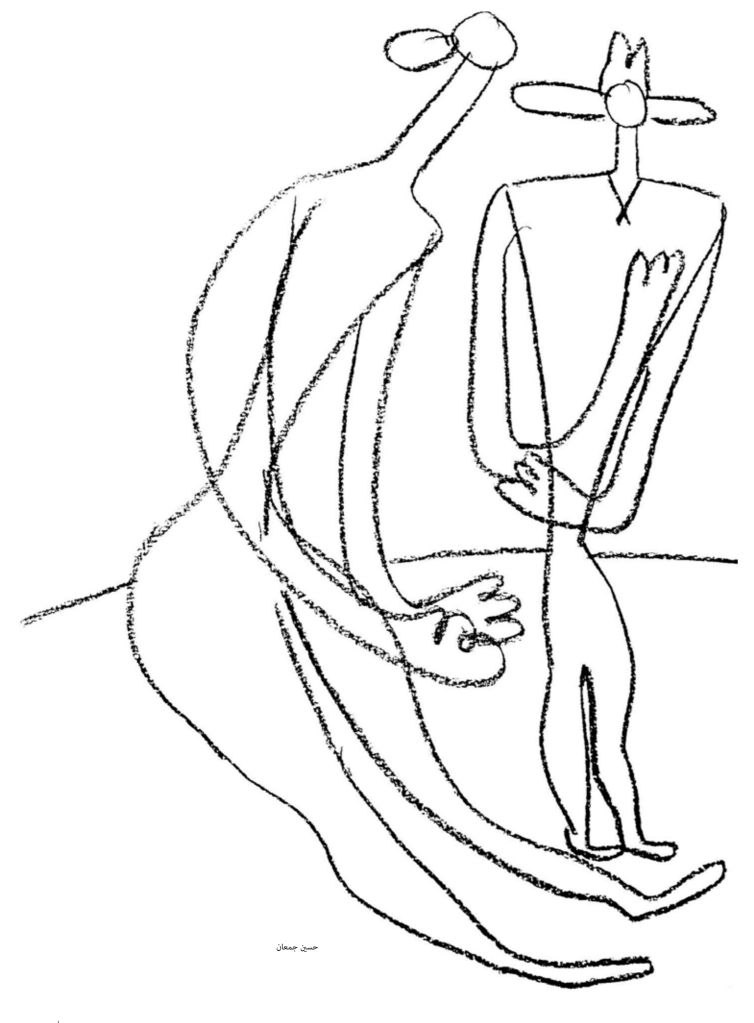
### صور من معرض للصور

"عرضت لوحات وتماثيل تغطي عقداً من الزمن 1954 - 1964 في التيت غاليري بلندن". لوحة - 73 (فندق الإتوال) لجوزف كورنل الأعمدة الباردة للفندق/في الليل تكون النجوم في الخارج بالغة البياض/السماء زرقاء دائماً/القمر الفضي ينتظر. لوحة - 84 - (ألوان حمراء) لمارك روثكو برت ق ال ي برت ق ال ي برت ق ال ي برت ق ال ي أح م ر برت ق ال ي أح م ر أح م ر أح م ر أح م ر أو دم زي الروبرت روتشنبرغ أح م ر البرتقالات المطبوعة مرسومة/

### كآبة ما بعد الكريسماس

نهضتُ صباح اليوم فكان يوم الكريسماس والعصافير تقول لليل بالغناء وداعاً رأيتُ الجورب ملقى على الكرسي فحدقتُ في داخله ولم تكوني هناك كان هناك تفاح برتقال شوكولا كولونيا بعد الحلاقة -ولكن ليس أنتِ تناولتُ طعام الغداء وكان رائعاً وكان ثمة حلوى ودجاج والكثير من الشراب ولكن لم يكن يجلس في مكانك أحد كانت هناك شطيرة نعناع براندي فستق وزبيب ولكن ليس أنتِ أصعد الدرج إلى السرير أنظر إلى الوسادة أقول إنني كدت أجهش

فسيكون هناك





/البرتقالات المطبوعة مرسومة/ خط سماء غاضبة ملبدة بالغازات صقر جاثم يفكر في داخل قوس قزح مرسوم. لوحة -10- ولوحة -13-(دراسات في الحج إلى ساحة عامة) لجوزيف ألبيرز شاهد. قبل زمن طویل لوحة -349- (حمّام أسود) لجيم داين طرطشات مياه سوداء على الجدران البيضاء. أفتح البالوعة البيضاء اللامعة تتدفق الأشعار من الصنابير! لوحة - -139 (سوبرنوفا) لفكتور فاساريلي ال أسود - أبى ض أبى ض - ال أسود ال أبى ض - أسود أسود - الأبي ض لوحة -50- (كاتدرائية السماء) للويس نيفلسن أسود أسود علب أسود ضوء أسود ضوء القمر أسود فراغ أسود رماد أسود علب أسود آسود.

لوحة -247- (انغلساید) لریتشارد دیبنکورن أنظر من خلال نافذة السوبرماركت/الهضبة في آخر الطريق ترتفع بانحدار/الماغنوليا تتألق في أشعة الشمس/ جدران بيضاء دروب سوداء إشارات مرور/أسيجة داكنة/ألوان واضحة وناصعة كالعلب في داخل سلتك المنوعة من الأسلاك.

أريد أن أرسم القسم الأول: (2000) طائر ميت مصلوب على لوحة الليل الافكار التي تكمن في مكان أعمق من أن تذرف لأجلها الافكار التي تتحرك بسرعة (186000) ميل في الثانية دخول المسيح إلى ليفربول في عام 1966 تتويج الشاعر روجر ماغاو لشغل كرسي الشعر في أوكسفورد. أريد أن أرسم (50) صورة عارية لماريان فيثفل (1) كلها مرسومة على الطبيعة. فتيات من ويلز يقفن أمام شلالات ويلز لوحة في حجم ساحة البيكاديللي، مضاءة بالنيون. أريد أن أرسم اغتيال الأسرة الملكية بأكلملها صوراً كبيرة لكل قطعة من رصيف كاننغ ستريت الخنافس يكتبون نشيداً وطنياً جديداً بريان باتن (2) يحفر القصائد بمسدس اللهب

على جدران مركب مهجور

كاتدرائية جديدة ارتفاعها خمسون ميلاً

مصنوعة من عجلات عربات الأطفال

# قصيدة على نصب ت.اس. إليوت التذكاري

كنت في الخارج ليلاً قبل أن أرى الصحف أو التلفزيون وفي اليوم التالي اخبرني أحدهم في مقهى بأنك ميت أحصيت عمري بملاعق قهوتك منذ سنين أشعارك على طاولات غرف السكن المتربة واسطوانات الفونوغراف في امسيات يناير تعزف العشاق في حانات ليفربول يلتهمون الباشن فروت يقرأون الفريد دو فيني في الرحاض

علبة سجائر فارغة مغمورة بآثار القبلات.

أريد أن أرسم صورة مصنوعة من دموع الأطفال قذري الوجوه في تشاتام ستريت. أريد أن أرسم عبارة (أحبك) كأن عماً مفضلاً بعيداً قد مات أريد أن أرسم في غرفتي الواسعة هدايا الكريسماس تلمع لا أدرى ما اشعر به القسم الثاني أريد أن أرسم وجوه الموت التاريخية المتزامنة (1000) قلب قرمزی قراءاتك الشعرية بلا انقطاع اسمك يحمله سعاة البريد الاشباح نعود القهقري إلى الأرض اليباب: أول أقحوانة ربيعية مصنوعة من البلاستيك مورين أوهارا بثوب واطيء القَصَّةَ تحشر رأسها عبر علب الصابون في السوبرماركت عبر كثبان رايل الرملية صورة للعالم تتوسطينها. أريد أن أرسم كل حادث اصطدام على الطريق العام يفتحون بيانو عظيم الحجم أريد أن أرسم عبارة: تفوح منه رائحة الكارى الهندى: 'خلخلة منظمة لجميع الحواس) مطعم ستار اوف انديا في موقف باص بحروفِ سوداء متحركة أمارس الحب في غرفة معتمة وعلى ارتفاع خمسين ميلاً أسمع امراة كهلة تصاب بنوبة على الدرج في سماء ليفربول. أول نثرات الثلج تسقط في بيكاديللي غاردن أريد أن أرسم بداية الربيع في نرجس الدافديلز البلاستيكي صوراً يستطيع الأطفال أن يلعبوا عليها لعبة "الربعات تظهر على مشارف المدينة العشاق يتبادلون القبلات صوراً يمكن أن تستخدم لتخويف محاكمات جرائم المطريهطل الكلاب تعدو صوراً يمكن أن تستخدم لتخويف الأطفال العفاريت الليل يهبط صوراً يسكنها المتسكعون روحك تسري بصمت عبر شارع كاننغ في ليل ضبابي صوراً يجدها الأطفال في أكياس هدايا الميلاد ممطر. أريد أن أرسم صوراً.

العدد 72 ـ يناير/ كانون الثاني 2021 | 159



### بریان باتن

### قصيدة نثر تعرّف نفسها

عندما يكون الشِّعْرُ في مكان عام فإن عليه أن يخلع ثيابه ويلوّح لأقرب شخص أمام البصر، يجب أن يُرى في صحبة اللصوص بدلاً من صحبة الصحافيين والناشرين. وعندما يبصر بالرياضيين (\*) فإن عليه أن يفك قيد الجبر من عقولهم ويستبدله بالشعر. وعندما يبصر بالشعراء فإن عليه أن يفك قيد الشعر من عقولهم ويستبدله بالجبر. عليه أن يعشق الأطفال ويسترضيهم بالحكايات الخرافية.. عليه أن ينتظر عودة أصدقائه إلى البيت عامين ثم يذهب إليهم فيجدهم ميتين.

\*\*\*

عندما تخفق الكهرباء يجب أن يضع نظارات سوداء ويتظاهر بأنها عمياء. يجب أن تقود كل أولئك الذين يشعرون بالأمان إلى منتصف الطريق وتتركهم هناك. يجب أن يصبح: شر..! شر..! من أعلى سقوف المصارف في العالم، يجب ألا يدعي أنه قيّم مكتبة. يجب أن يكون لطيفاً في عرضه للمتناقضات. يجب أن لا ينشج إلا عندما يكون وحيداً، وبعد أن يكون غطى المرايا وملأ الشقوق. يلمون وحيداً، وبعد أن يكون غطى المرايا وملأ الشقوق. الشعر يجب أن يبحث عن الأزواج الشاحبين المفعمين بالروح الغنائية ويجول معهم في الإسطبلات، وغرف النوم المهملة والسيارات الخالية من المحركات، مناجل وقت ممتع أخير. يجب أن يدخل المصانع المحترقة متأخراً حيث لا ينقذ أحداً. يجب أن لا يعير انتباهه متأخراً حيث لا ينقذ أحداً. يجب أن لا يعير انتباهه

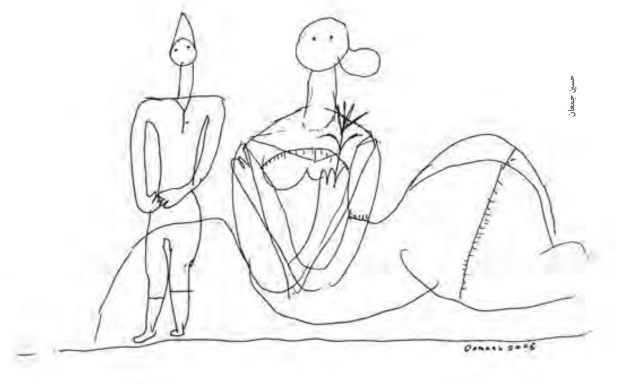
لاسمه الحقيقي.

الشعر يجب أن يرى مضطجعاً بجانب حوادث الطرق، يهسهس من مواقد غير مشتعلة. يجب أن ينقش سرّ المرأة المصابة بعشق الجنس على اللوح الأسود لمعلمها.. أن يطالعها بقول دافئ: داخل هذا توجد تفاحة صغيرة. الشعر يجب أن يلعب لعبة الحجر والمربعات في الشارع ويبحث عن الفرح في القمامة. وعند الفجر يجب أن يغادر غرفة نوم ويلحق بأول باص ذاهب إلى البيت، عائداً إلى قرينته. وعند الغسق يجب أن يثرثر مع فتاة لا يريدها أحد. يجب أن يُرى واقفاً على حافة ناطحة سحاب، على جسر، مربوطة إلى قلبه قطعة آجر. إنه الوحش المختبئ في غرفة سوداء لطفل. إنه الندبة على وجه رجل جميل. في غرفة سوداء لطفل. إنه الندبة على وجه رجل جميل.

### سيدة الفجر المثمرة

تسير عبر الغرفة وتفتح النوافذ الشاهقة تفكر: ربما دخل عصفور يعلمني كيف أغني.

تحاول أن تفهم لماذا تعقب (جملة) مؤلفة من القبلات صورة متجول وحيد عبر (الفواصل).



لكنني أستطيع أن أَسْتَكْنِهَ أيّ فجر جاءت منه. وتحت النوافذ العالية ترتدي ثوباً أحمرَ تقول إنه أزرق تقترب من مائدة الفطور كأنها تقترب من عاشق.

> تريد أن تطعم عصفوري الوردي تريد أن تكون سيدة الفجر المثمرة.

### رأس ب ح ر ي

وأنت تسيرين على الشاطئ تخافين المدّ والجزر. \*\*\* من جوف البحر الدافئ يتسلق سرطان بحري ليرى ما إذا كنا ذهبنا. لكن الأفواه ما تزال تتحدث

وإذ اكتشفت أن لدي شفتين

النوارسُ تقبل الشمس

آقول لك: "اضطجعي بصمت وتمطّي بذراعيك كأعشاب بحرية ضيقت الريح عليها الخناق". خارج الصدفة البحرية السرطان الرملي يرفع رأسه ويشتمّ رائحة الريح المالحة.

> والآن، وأنا جالسٌ خائفاً بصمت، أراقب الشمس فيما تغيب أسألك الآن ما اسمك؟

### عجيزة النهر

المطريتكاثر عبر النهر متساقطاً على ردف فتاة عارية تسبح دون إثارة أيّ رذاذ آوه.. يا له من منظر جميل أنظر كيف ترتفع الآن

161 مايدد 72 - يناير/ كانون الثاني 2021 ماياير/ كانون الثاني 2021 العدد 27 - يناير/ كانون الثاني 2021 العدد 27



ثم، كالجزيرة جزيرة وردية تتحرك عبر الاء. شيء فتي. في النهر المتدفق من ليونز ردف عار.. للسابحة الطافية في الاتجاه العاكس للشاطئ.

### الأحدب

في التاسعة عشرة كنت الأحدب الكهل . أتسلّقُ المرتفعات الشاهقة أعدّ العدة للانزلاق إلى الوهاد على حبل ذهبي وإنقاذ البراءة المتهمة وفيما كنتُ أنقضُّ إلى الأسفل في يوم من الأيام ولَّتْ البراءة الأدبار فشدهتُ حتى اصطدمتُ بجدار كانت تشيّده. كم هو سخيف أن افكر الآن بأنني قادر على انقاذ شيء!

### هوامش

2 شاعر شاب نقدم له بعض النماذج في هذه المختارات. (\*) نسبة إلى الرياضيات.

هذه هي الطبعة رقم 50 من المختارات، وقد صدرت بمناسبة الذكري الخمسين لصدور الطبعة الأولى . ضمن سلسلة (الكلاسيكية الحديثة) عن دار ينغوين.

### روجر ماغاو

(Roger Mcgough)

ولد في عام 1937. صدر له: Frinck - 1967 Wtch Words - 1969 After the Meery making - 1971

Penguin Modern Poster



(Adrian Henri)

ولد عام 1932. صدر له: Tonight at Noon 1968 City 1969 Autobiography 1971 Penguin Modern Poster

### بریان باتن

(Brain Patten)

ولد عام 1946. صدر له: Little Johnnys Confession - 1967 Notes to Hurrying Man - 1969 The Irrelevent Poets - 1971 Penguin Modern Poster







aljadeedmagazine.com 202 162 العدد 72 ـ يناير/ كانون الثاني 2021 | 163

1 مغنية شابة



# الهوية والتذوق الفلسفة من رحم المطبخ ماهر عبد المحسن

لم تعد الفلسفة بعيدة عن حياتنا اليومية، بل إنها تدخل الآن في أدق تفاصيل هذه الحياة. وعلاقة الفلسفة بالطعام تحديداً ليست جديدة، خاصة في الفلسفة المعاصرة، التي لم تترك مجالاً، نظرياً أو عملياً، إلا وتدخلت فيه، و ساهمت في تحليله وفهمه من خلال أدواتها النظرية الميزة.

ويعد بارت من أكثر الفلاسفة المعاصرين اهتماماً بتفاصيل الحياة اليومية، وعلى رأسها موضوعات الموضة والأكل. وتأتى تحليلات بارت في هذه المسائل من وجهة النظر الثقافية، حيث يعمل على الكشف عن العادات والتقاليد الفكرية التي تقف وراء السلوك.

> النظرة المتأملة لعاداتنا الغذائية المباشرة من شأنها أن تكشف لنا عن دلالات أخرى جديدة في هذا السياق. ومن الأمور التي تدعو للتأمل هي تلك القسمة الثنائية التي تهيمن على أنواع الأطعمة التي يتناولها المصريون، فالطبقات الفقيرة تتناول "الفول والطعمية" والطبقات المتوسطة تتناول "الكبدة والسجق"، والطبقات الأعلى تتناول "الكباب والكفتة"، ويُلاحظ أن الشباب يميل إلى الوجبات السريعة، وهي أيضاً وجبات تهيمن عليها القسمة الثنائية مثل "الشاورمة والهامبورجر". ويتناول الجميع والبسكوت" في العيد، و"الحمصية فراخ".. والسمسمية" في المولد النبوي الشريف.

والواقع أن القسمة الثنائية موجودة، والحقيقة أن هذا التقسيم الطبقى ليس أيضا، داخل البيوت، وتظل الأسئلة نفسها

أن تتناول أكثر من صنف دون مراعاة لهذا التقسيم، غير أننا نتحدث عن النوع الغالب، كما أن الذي يعنينا إنما هو القسمة الثنائية للطعام نفسه، وهي ظاهرة واقعية لها حضور وانتشار كبيران أو محلات الوجبات السريعة، حتى تتأكد من هذه الظاهرة، حيث تسمع من "الكاشير" العديد من الاختيارات المربكة في بعض الأحيان والمرهقة في معظم الأحيان في المناسبات الدينية والاجتماعية، التي شامي"، "مهروسة ولا محمرة"، "شيبسي

دقيقاً، لأن الطبقات المشار إليها يمكن مطروحة، والاختيارات متذبذبة بين طرفي نقيض، من قبيل "البيض: مسلوق ولا مقلى"، " الباذنجان: مقلى ولا مخلل"، " السمك: مقلى ولا مشوى"، " المشي: كرنب ولا ورق عنب"، " باذنجان ولا فلفل رومي". ويلاحظ أن أصناف الطعام في الحياة اليومية للمصريين. فيكفى أن متعددة على الواقع، غير أن التساؤل تقف أمام "الكاشير" في المطاعم الشعبية يختزل، في الغالب، الأطعمة إلى نوعين من الأصناف، كما يُلاحظ أن القسمة الثنائية أحياناً تخص الطعام نفسه مثل "الفول والطعمية"، وأحياناً أخرى تخص طريقة عمل الأكل مثل "المشوى والمقلى" من قبيل "فول ولا طعمية"، "بلدى ولا و"القلى والسلوق". ولا نجد مبرراً لهذه القسمة سوى الرغبة يكون الأكل فيها من مظاهر الاحتفال ولا صوابع"، "كاتشب ولا مايونيز"، "حار في التنوع وكسر الملل الغذائي من ناحية،

"الكنافة والقطايف" في رمضان، و"الكعك ولا بارد"، "حادق ولا حلو"، "لحمة ولا والتغلب على ارتفاع التكاليف المادية من ناحية أخرى، حيث يمكنك أن تصنع من الصنف الواحد أكثر من صنف، ولعل البطاطس والباذنجان تعدان من أكثر

الأطعمة قابلية للقسمة والتعدد. ولذلك يتمتعان بالانتشار الواسع داخل الطبقات الشعبية ومحدودة الدخل. غير أن السنوات التالية شهدت تحولاً نحو

الوحدة أكثر من التعدد، فبدأنا نلحظ محاولات كثيرة، داخل محال الأطعمة

وداخل المطبخ المصرى، للعمل على دمج أكثر من صنف في بعضها البعض، فقدمت المطاعم الشعبية ساندوتشات "فول على طعمية" و"طعمية على باذنجان" و"فول بالبيض" و"بيض بالبسطرمة". والملاحظ أن مسألة الدمج بين الأطعمة لم تؤد إلى فسها، حيث يتلقى البائع مقابل الجهد

انخفاض الأسعار، بقدر ما أدت إلى ارتفاعها بالرغم من أن الكميات واحدة وأسعار الأصناف منفردة واحدة، خاصة إذا كانت من جنس واحد مثل الفول والطعمية، ولا مبرر لذلك سوى عملية الدمج أو الخلط

المبذول في توليف عناصر الأكل المتباعدة، وهي عملية لا تستدعي جهداً مضافاً على الحقيقة.

لم يقف الأمر عند حد دمج صنفين من الطعام في وحدة واحدة، وإنما ابتكرت المطاعم أنواعاً من السندوتشات الضخمة التي احتوت في تكوينها على أصناف عديدة، وقد أطلق مبتكروها عليها أسماء ترتبط باسم المحل، كنوع من الدعاية، مثل "ساندوتش جاد" أو أسماء تعبر عن الضخامة والقوة من باب الدعاية كذلك مثل "القنبلة" و"الكومبو"، حتى أن بعض المحلات مثل "ماكدونالد" و"زاكس" قد اخترعت ساندوتشات متعددة الطوابق، طرحتها للجمهور في سياق عروض ترفيهية أو مسابقات شبابية.

والمفارقة أن حركة الأطعمة باتجاه الوحدة تأتى معاكسة لحركة الفكر ما بعد الحداثي الذي تحول من الوحدة التي فرضتها فلسفة ديكارت في القرن الثامن عشر إلى التعددية التي فرضتها فلسفات بارت وفوكو ودريدا في القرن العشرين. وتتضح المفارقة بنحو أكبر إذا ما استخدمنا مصطلحات الفكر في سياق الأطعمة، بحيث يمكننا أن نقول إن ثنائية "الفول والطعمية" مثلاً تتحول، خلافاً لسيرة الفكر، من التفكيك إلى التركيب، أي من التفكيكية إلى البنيوية.

ولا يمكننا أن نفهم، لماذا يفكر الإنسان بطريقة ويأكل بطريقة معاكسة لتفكيره، هل هو نمط من المقاومة اللاواعية، ونوع من التمرد على أيديولوجيا مهيمنة يعجز الإنسان عن تغييرها في سياقها، فينتقل إلى سياق آخر، بعيداً عن الهيمنة، ليمارس احتجاجه وتمرده؟

ربما يأتى الأكل مقاوماً للحزن أو تعبيراً عن الفرح، لكن أن يكون وسيلة للتمرد،

فلم نشهدها من قبل، بل على العكس، رغبة في الفرجة على الأكل، والفرجة، فالاحتجاج، إنما يأتي، غالباً، في شكل "إضراب عن الطعام"، أي امتناع عن الأكل لا ممارسة لفعل الأكل. وهنا تظل مسألة اللاوعى ذات أهمية في التفسير، نظراً إلى أن التدخل الواعى في عناصر الوجبة الغذائية من الأمور التي لن تجد قبولاً لدى الكثيرين، إذا مضينا إلى نهاية الشوط، واعتبرنا أن الاحتجاج عن طريق السلوك الغذائي أداة موضوع لحاسة التذوق إلى موضوع لحاسة ناجعة للتغيير السياسي.

> ويمضى التطور الغذائى داخل المطابخ باتجاه طمس الهوية ، وهي مسألة جاءت مصاحبة لتطور آخر في وسائل التواصل الاجتماعي تحول فيها المطبخ، الذي كان منغلقاً على نفسه، إلى مسرح لأداء منظم ومدرب يقوم به الطاهي أمام ملايين المشاهدين، الذين يتابعون التليفزيون أو الكومبيوتر أو الهاتف المحمول. وبهذا المعنى فقد الطعام، ما كان يُعرف قديما بـ"سر الخلطة" أو "سر الطبخة"، ولم يعد هناك سر في الحقيقة، لأن كل شيء تحوّل إلى عرض احترافي له أدواته، وديكوراته، وشخصياته التي تقوم

> هذه السمة المشهدية للمطبخ، التي انتقلت الى بيوتنا مع انتشار تصميمات المطابخ الأميركية المفتوحة، أدت إلى امتزاج الواقع بالخيال، فلعب المونتاج دوراً هاماً، بحيث لا يرى المشاهد خطوات الطبخ كاملة، ولكن مع شيء من الحذف والإضافة، اختصاراً لوقت البرنامج التلفزيوني أو حلقة اليوتيوب. وبالرغم من أن المسألة تفرضها الضرورة العملية، إلا أن المعنى المستخلص المتعلق بأمور الطهى.

فالمسألة تجاوزت الرغبة في الأكل، لتصير بين الأطعمة تصل إلى حدودها القصوي،

بالطبع، لن تحل محل الأكل، ولكن أصبح للشكل، أو الصورة دورٌ أو حضورٌ في سيكولوجية التذوق. والحقيقة أنها دائماً له أهمية في إقبال الناس على الطعام. في جماليات المائدة، فإن تحول الطعام من في مرحلة ثالثة تتحطم فكرة الوحدة، ما يعنى إفساح المجال لمساحة كبيرة من

وبهذا المعنى تزعزع مفهوم الهوية. فالرغبة على أنه صنف جديد مستقل بذاته.

مسألة ليست جديدة، فشكل المائدة كان وبعيداً عن درجة الابتكار والإبداع الكبيرة الرؤية جعل المسألة أشبه بالعمل الفني،

في تحقيق الوحدة بين صنوف الأطعمة المختلفة أدت إلى دمج أصناف كانت متنافرة في السابق، ولم تعد المسألة مجرد مزج أو إضافة كما كنا نقول "فول على طعمية" أو "بيض بالبسطرمة"، وإنما تحولت المسألة إلى نوع من الدمج والامتزاج الحقيقي بحيث تذوب الأجزاء في كل له خصائصه الميزة على نحو ما نجد في "الكوندوربلو"، الذي هو عبارة عن فراخ محشوة بالجبن، و"الكلوسلو"، الذي هو كرنب محلّى بالسكر أو العسل. والمفارقة أن التعارض الواضح في المذاق، والذي لا بد أن يلاحظه من يتناوله لأول مرة، يتحول، بالتعود، من مذاق منفّر إلى مذاق محبب. وتظل الهوية مسألة إشكالية، ولا تجد حلها إلا في قبول التناقض

والحقيقة، التي لا تخلو من مفارقة، هي أن الميل نحو الوحدة، جاء متحققا بفضل التعددية والكثرة، حتى باتت الوحدة شكلاً هجيناً من الهوية. فالمطبخ المفتوح على من هذا التطور مهم جداً في سياق التفسير الكاميرا، مع توافر الكثير من إمكانيات الطبخ، جعل مسألة الإضافة والتوليف



عمليات التقطيع والتجزئة من أجل تحقيق بشكل مستتر مثل "البصل ذي الحلقات" ما جعل الطبخ مسألة َمعقدة من جانب مزيد من التنوع. وفي هذا السياق تحققت وبسيطة من جانب آخر. كما أن مجال التذوق قد انفتح على مصراعيه، وصارت الصناعية وربما بوحى منها، عندما بدأ برامج الطبخ تقدم لعين المشاهد، في كل يوم، بل في كل ساعة، صنفاً جديداً، الطهاة في تقطيع لحم الحيوانات والطيور إلى أجزاء، ثم إعادة ضمها مرة أخرى في تمهيداً لانتقاله من دائرة الرؤية إلى دائرة مجموعات متجانسة من قبيل "الأوراك"

وارتبطت هذه التقسيمات بالواجبات

السريعة كما في القطع المختارة في سلسلة

مطاعم كنتاكي، وبسريعة التحضير كما

في "فراخ كوكي". ومن الملاحظ أن فعل

التجريد كان هو النشاط المنوط به طمس

الهوية، تحقق ذلك عندما صارت الكائنات

الحية محض لحوم، أي مجرد قطع من

اللحم المحايدة التي لا يميزها غير الطعم،

ولعل النموذج الأشهر لهذه المأكولات هو

"البانيه" و"الفيليه" و"البفتيك".

وفي هذا السياق لا تفوتنا ملاحظة أن المطبخ و"الصدور" و"الدبابيس" و"الأجنحة"، العصري، الذي عمل على تحقيق الوحدة والتركيز على الهوية، لم يحقق ذلك إلا من خلال التعددية والاختلاف. بمعنى أنه لم يشيّد وحدته إلا على أنقاض وحدة أخرى مهدرة، وهوية أخرى ضائعة. نلحظ ذلك في الأكلات التي تعتمد على اللحوم. فاللحوم، كما هو معروف، منتجات حيوان وطيور وأسماك، أي أن مادة الطعام هى في الأصل هوية وكينونة متماسكة. وقد عرف الإنسان في الماضي طهى الطعام في صورته المتكاملة، مثل شيّ الخرفان ولقد وصل التحول في الهوية إلى ذروته مستساغاً أو مقبولاً في البداية، سيصير وقلى الأسماك وتحمير الفراخ. غير أن الإنسان، عبر تاريخه، لم يتوقف عند هذا من الأطعمة تحاكي أطعمة أخرى. وهو اللون من الطهى البدائي، وصار إلى ابتكار نوع من الهوية المراوغة، بعضها يراوغ

و"البطاطس ذات الأجنحة" اللذان الوحدة في التعدد، ربما بفضل الثورة يحتفظان بإسميهما ويحاكيان البانيه في الشكل والطعم، وبعضها يراوغ بشكل صريح مثل "الحمام الكذّاب" الذي هو، في الحقيقة، أوراك فراخ، تحتفظ بطعمها وتحمل اسم الحمام. فالمحاكاة هنا في الاسم والشكل دون المذاق. وعنصر الراوغة مُعبّر عنه بصراحة ووضوح باعتباره نوعاً

والكذب هنا، في الحقيقة هو سر الخلطة، في الخيال وفي الواقع، في الطهي وفي الحياة. ولن نقول، بمصطلحات الفنان الكبير يوسف وهبى "ما الدنيا إلا مطبخ كبير"، لكننا سنقول إن الهوية لم تعد كياناً ثابتاً، لكنها أصبحت تحولاً مستمراً من خلال عمليات تفكيك وتركيب لا تنتهى، وإن المذاق أو المعنى، الذي لا يبدو في السنوات الأخيرة، عندما ظهرت أنواع مستساغاً ومقبولاً فيما بعد!

کاتب من مصر



# قصائد الخريف

### المثنى الشيخ عطية

في ساح حقوق الإنسان بباريس،

غير صرير الأنياب المتصاهلة بلحمي،

کان هنالك طفلٌ يدعى حمزه خطيب،

في ساح حقوق الإنسان بباريس

لم أر أدونيس،

ر حلتها ...

شعوبٌ تتوالى إثر شعوبٍ،

جناتٌ تتوالد من جناتٍ،

وخريفٌ يتوالى إثر خريفٍ،

دیناصورات، بشرّ، فیروسات

لم أسمع غير حفيف الأوراق المتداخلة بخطوات الجدّة،

لم أعرف من ركّب في عقل أبيه الباكي أن الاسم سيمنحه

في تهريب حليبِ للأطفال الباكين ينابيع ضروع جفت،

من بين مسوخِ الجند الشاهرة الأنياب لصلب الأطفال

لا أملك كوناً، تنهي هذي الأبيات بحضن حدائقه

لا أملك معرفةً تخبرني أيّ الأمكنةِ هي الجنّة تحتضن

وأيّ حدائق تحتضن المخطوفين، المعتقلين، المصلوبينَ...

في هذي الأوراق المتمازجة الألوان، المتلامعة، المتباهتة،

غير هسيس اللبلاب المستفحل في إطلاق جروحي،

### لا أملك كوناً

لا أملك مفتاحاً سحرياً يفتح لي أكوانَ عوالم تتوازى مع كون طريقي

من مترو سأن غراسيان إلى ساحِ حقوق الإنسان بباريس، إلى حيث السوريّون أتوا من كونٍ آخر بالأعلام وصور الشهداء...

لا أملك معرفةً تخبرني أين يعيش الشهداء،

ولا أملك كشفَ مواطن جنّاتٍ تحصر من يسكنها في من آمن بإله واحد،

لا أملك خارطة طريق دخول الفايكنغ الوثنيين إلى "فالهالا"،

بُغية نيل الشرف، وإن أغراني الكأسُ، بكأسٍ مع أودِن لا أملك زورق هجرات الموتى بزوارق نحو حياة الأبدية،

لا أملك إلا حكمة شعبي في إنزال الجدّة عشتار خريفاً بدهاليز الكون السفليّ

لإحضار ربيع السوريين "آدون" المغدور بناب الأسد السخ بصورة خنزيرِ برّي أرعن،

وأراها تبحث عنه الآن لكي يفتح جنّة عدن،

لا أملك كوناً، تنهي هذي الأبيات بحضن حدائقه رحلتها...

لا أملك مفتاحاً سحرياً يفتح لي باب الكون الحائر داخل نفسي

على الأشجار، على الأرض، على الأسوار، على الكون الحائر فيما تشهد روحي من أكوان تتفتحُ يا للدهشة...

هل تتراءى لي خطوات غياب رزان الزيتونة في الكون السفلي لإحضار الطفل الغائب من بين الأشلاء،

> وهل هي ذي تتجلّى لي حاضرةً مثل سماء ، ليست مفردةً هذى الرّة

هل هي ذي تتشكّل شجرة زيتونٍ، وتضيء الشرق، الغرب، وهل هو ذا الطفل الخارج من لوحة دولاكروا،

هل هو ذا حمزة في قبّعةِ صليب، هل هذا عبدالقادر صالح يفتح مارع للحجاج، وهل ذا إبراهيم القاشوش بشطح الأفلاك، وذا عبدالباسط ساروت يلاعب أقدام الأقدار، وهل هذا فائق ابن المير، عميم الأحرار، وذا أحمد ابن الشيخ عطية بين تلاميذ الفصل يغطون الساحة منعتقين نجوماً من حبل الطابور، وهل هذا وجه أب الحرية باولو، هل هي ذي الشمس ببسمة وجه سميره خليل، وهل هذا المطر غياتٌ في يده الأولى وردٌ جوريّ، خليل، وهل هذا المطر غياتٌ في يده الأولى وردٌ جوريّ، في الثانية زجاجة ماء، هل ذاك فراس الحاجُ صالح، هذا، ذاك، وتلك، هما، هذي؟ عشرات، ومئات، آلاف

169 مناير/ كانون الثاني 2021 والمحدد 72 - يناير/ كانون الثاني 2011 المجدد 72 - يناير/ كانون الثاني 2011 المحدد 2011



الأوراق تمازج لوني، تفتح لي أكواناً متوازيةً متفاتحةً مع ما بعد تقديم آدم التفاحة لحواء، على سطح ماك كوني؟ لا أمكنة، ولا أزمنة، ولا طوفان، ولا صلبان، ولا بوك، جنّة، لا نار، ولا أشرار، ولا أخيار... أهذا ما شاءتْ يدكِ الحانية على خدّي أن تفتح لي من هل هذا ما شاءتْ صورتك بأن تُظهر لي من صُوَري؟ هل هذا ما شاءت أكوانك أيتها الجدة عشتار المتجلية بصُوَرى؟ هل هو قدري أن تُنهي أبياتي الحائرة بصوري رحلتها ليس كما قبلها يا حبيبتي. بالدمع؟

وعوائه كل نصف شهر في أروقة الفاتيكان ما بعد تقليم أنياب الديناصورات في متجر توي آر أص ما بعد تناثر النجوم فراشاتٍ حول ثغرك بالانفجار الكبير الساحر،

ما بعد قبلتك النارية

## سامحتُ نفسی

ما بعد الآن، ليس كما قبله منذ يومين أحاول... إعادة مياه نياغرا إلى منبعها، ولم أستطع حاولتُ إعادتها إلى نصف المسافة، ربعِها، وإلى الحافَّة التي تنهمر فيها على الأقلَّ شلَّالَ شعرٍ يتموّج في هدير المرأة التي أحبّ في سريري حاولت وأنا أدور أمام سخرية عقارب ساعة المطبخ منذ يومين، ولم أستطع، فسامحتُ والدى على عدم محوه صورةً حافظ الأسد من غلاف دفتري

كان رجلاً طيباً ولم يستطع شم رائحة غاز السارين في

سامحتُ، جدّي المباشر، على ما لا أعرف من أفعاله سامحت جدّي النبيّ محمّد على ما لم يكن من داعٍ له في وجود معتوهين يعتقدون أنهم الأفضل طالما انحدروا

سامحت جدّه إبراهيم، هكذا قالوا لي، فمازلت متشككاً

على بكاء كبش عيد الأضحى أمام ساعة مكّة سامحت موسى وعيسى وبقيّة الأنبياء على استيهاماتهم في إنقاذ البشريّة، فربّما كانوا طيّبين ولم يعرفوا أنه ستكون دماء سامحت نوح على قائمة حيواناته البائسة،

في ساحة بولون بيلانكور في باريس

ما بعد إشاعة كوفيد التاسع عشر بَسمةَ أزهار الفجر في مطابخ النساء ما بعد انفجار "سليماني" ببصقة مهديّ ما بعد شنق ترامب على شجرة كوكس كلان ما بعد تسمّم بوتين بحقنة كولاجين بشرى في المؤخرة ما بعد موت بشار الأسد برذاذ بلاهة ابنه حافظ ما بعد سباحة بوش بمؤخرةٍ عاريةٍ في نفط العراق ما بعد اختناق هتلر بغاز الهولوكوست ما بعد تقطيع سايكس بسكّين بيكو ما بعد هبوط كولومبس على القمر في فيلم فاشل لستانلى كوبريك

ما بعد شنق البابا بحبال محاكم التفتيش ما بعد تسمّم النبيّ محمد بدم "الإسرائيليات" ما بعد قتل قسطنطين المسيحَ بأنياب الأسود في روما ما بعد ذبح إبراهيم لإسحاق، حين أخّرت الملاك بالكبش

ما بعد غلبة رائحة دم قابيل على رائحة الكستناء المشوية،

تحت شجرةٍ ضربتها صاعقة...

ما بعد طوفان مجارير القاهرة ببول مومياء



فربّما لم يعرف أهمية لغة الحيوان الذي لا يروَّض سامحت القرد العاري الذي أشدّ بنطالي بحزام حمضه للشعراء مثلى

> سامحت جدّی آدم علی خروجه من رأس رجل لم تُدِرْ رأسَه حديقةُ امرأة

سامحتُ الرومان على بنائهم البيت الأبيض من فخّار كأس السيح

سامحتُ بني إسرائيل على اختراعهم نازيّة الشعب

فتكفيهم لعنة تناسخ البشاعة

سامحتُ الآشوريين، الفينيقيين، البابليين، الإغريق، الفراعنة، الأكاديين، السومريين،

وسامحت جدّى جلجاميش، على حرمان نيل أرمسترونغ من اللعب بقرون ثور جدتى السماويّ المقدّس سامحتُ جدّتي عشتار على انتقامها لقتل ثورها بالطريقة التى أشقتْنى

على ارتدائه ربطة عنق ترامب سامحت الديناصورات على عدم إخافتنا في متحف العلوم بباريس سامحت النجوم على تغيير وجه الأرض لتعيدَ فقط، طعن الثور في ستاد برشلونة سامحت الثور، فربّما يكفيه وجوده الجميل المنفّر في سامحت بیکاسو، علی عدم رسم ماری لوبین

بشفاهٍ أفريقية عندما تنبأتُ إصابتَها بفيروس كورونا سامحتُ فايروس كورونا وسامحتُ نفسي في النهاية على هذه القصيدة التي لا أعرف كيف تنتهي.

شاعر من سوريا مقيم في باريس



ما زالت لوحة الصّرخة التي رُسمت سنة 1893 من قبل الفنّان إدفارد مونش، تلُاحق وجودنا وزماننا إلى حدّ السّاعة واليوم لسنة 2020، ومازالت صورة الشّخص الواقف على الجسر، تستهوى المتقبّل وتجذبه وتتفكّر قضاياه، فيجد فيها جملة من اهتماماته الحيّة. إنّنا نُطلق مثل هذه الصّرخة في هذا العالَم الذي سيطرت عليه صورة واقعيّة مؤلمة لكورونا وبائيّة. فهدّدت العالَم الإنساني وفتكت به وجرّدته من تواصله العواطفي. يُطلق الإنسان صرخة فزع، يُطالب فيها بحياة سالمة وسلميّة. فهل تتحوّل الصّورة إلى سكن يجد فيه الكائن، تفاعلاً وتواصّلاً مناسبين؟ وكيف يمكن للصّورة اليوم أن تستبق واقعنا وتُوجّه حياتنا اليومية والعاطفيّة والإنسانية؟

> احتلت الصّورة اليوم حظوة لم تشهدها من قبل، وباتَ تفاعل الإنسان معها جليًّا وحتميًّا. في مقابل ذلك، يتراءى لنا العالم الإنساني بضبابيّته وهشاشته، مُخيفًا مُقنّعًا ومُلثّمًا بكمّامة. وسط هذا الواقع العالى، يُطلق الإنسان صرخاته المتألّة عبر جملة من الصّور، التي تعدّدت وسائطها وأنواعها وأهدافها... فمن خلال تعابير الصّور، نَكتشف حجم التضاد الذي يحكم هذا العالم الكبير، الذي نعيشه. ولعلّ أهمّها، المفارقات المدهشة بين الإنسان والآخر وبين ما يُريده الواحد ويرفضه الآخر، بل تكاد تستحيل الحياة بين الإنسان وذاته إلى درجة أن الآمن والملاذ الوحيد لحياة حرّة.

> لكن، وبالرّغم من صوريّة هذا الاتصال، الذي قد يبدو من جانب واحد، فإنّ الإنسان، يُؤكِّد كلِّ يوم على حاجته الأكيدة لصورة يحتمى بها من قلق العالم وعنفه. لذلك، عُوّضت الصّورة اليوم، مكان اللّغة

التواصلية المعهودة والتفاعل الجسدى المباشر والتّعبير العاطفي وحلّقت به في سماء عالم افتراضي ممتع. أصبحنا نعيش في عالم لاواقعي، جرّاء الخوف والهلع المستمرّ من الإنسان ضدّ ذاته. فترجمت الصّورة عن غثيان الذّات وتصدّعها رغم تحكّمها في العلاقات الإنسانيّة. فإلى متى هذا الاغتراب بين الإنسان وذاته وبين

يُخالج الإنسان من آلام وأهوال واغتراب، لكن مازالت هذه الصّرخة تُلازم الإنسان المعاصر، فيجد فيها متنفّسًا في ظلّ حياة وحيدة. ولعلّه من خلالها أيضًا، يُطلق الفنّان مونش، فيُحمّلها هول الأحداث والهلع من وباء كورونا قاتل. لذلك تخيّر الإنسان، العيش في حضن صور متنوّعة، فنيّة وإعلاميّة عبر الانترنت والتّواصل الإلكتروني والميديا. وما يزال يُتابع تحرّكات

الإنسان والآخر؟

أصبحت الصّورة السبيل الوحيد للتّواصل صرخاته، إلى حدّ الالتحام مع صرخة حضن العمل الفنّي. الصّور ومشهديّة العالم من وراء جهاز

من صنعه. فإلى أين اللّجوء في خضمّ هذه الحرب الفايروسيّة؟ وإلى أين المفرّ ونحن نُعايش حرب الإنسان ضدّ إنسانيّته؟ تبدو الصّورة في سلام مع العالم الإنساني وما هذه السّكينة التي يُعايشها، سوى مظهر خارجي للواقع المؤلم، بعد أن شهدنا هيمنة الإنسان على الإنسانيّة وبعد انقطاع سُبل التّواصل العاطفي مع الآخر والإنسان. إنّها حروب إنسانية ضد نفسها، لقد عبّرت لوحة الصّرخة عن كلّ ما وبتعبير أوضح، وضعيّة الأزمة الوبائيّة وبشاعتها وهيمنة التقنية على العالم، هي التي تُهدّد أنسنة الإنسان وتقف معادية لكلّ ما هو إنساني، فكان اللّجوء إلى عالم الصّور والبحث عن القيم الجماليّة في

للصّورة الفنيّة، أبعاد جماليّة تُريح العين فيتفاعل معها الرّائي مع ذاته، التي تحوّلت، بفعل هذا الوباء الفايروسي القاتل، ذات قلقة وانقلب العالم الذي يَحويها إلى صحراء مخيفة وبدا مستقبله كمثل الخواء المريب. فكانت الصّورة



أنيسة وصديقة في هذا الظّرف الصّعب، الذى فقد فيه الإنسان شريكا يُؤانس وحدته ويُرافقه بحميميّة. لكنّ الصّورة تُوثّق الأحداث وتشهد ما يُعانيه الإنسان، وتتحوّل مثل الفنون إلى أكبر شاهد وفيّ على العصر حسب تعريف ميكال دوفران في الإستطيقا والفلسفة.

إنّنا نتمسّك بالحياة ونتمسّك بكلّ صور الجمال إزاء كلّ أشكال القبح الفايروسي التى قد تُواجهنا، فنُحاول تشكيل صور تُؤنسنا ولو كانت خياليّة ولاواقعيّة. فمن خلال الصّور يُبدع الإنسان حياة أقلّ خطرا ويُشكّل واقعًا سلميًّا، بما أنّ الصّورة هي الإنسانية وتَستقوى بجمالها.

وبالتّالي، فإنّ ما يُنتجه الإنسان من صور فنيّة، يُساهم في الحفاظ على الإنسان ويَزيده مناعة، ولو نفسيّة. وكلّ علاقة بالصّورة ترجمة ملحّة عن إرادة الحياة. وما صورة الصّرخة، إلاّ تعبير عن بشاعة الحياة المعاصرة وصراع الإنسان مع المجهول. فالإنسان يُنتج داخل هذا الصّورة العنى ويُطلق صيحاته العالية والثوريّة من أجل غد أفضل. لذلك نجد تفاعلاً بيّنًا في عالمنا اليوم، بين الصّورة والإنسان فتتجلّى تعبيراته الحيويّة من خلال رسم صور قضايا العالَم وما يَستشرفه من آمال، جرّاء الوباء الكوروني الذي يُهدّد العالَم. فبواسطة الصّورة يستكمل الإنسان هويّته المستقبليّة، التي كادت تتلاشي. وبالتّالي، أصبحنا نعيش هويّة عالميّة مستقبليّة، تأمل في حلول وتشترك في ألم واحد ومصير واحد. إنّنا أصبحنا نشترك مع الإنسانيّة جمعاء في نفس السّمات: الخوف والهلع والقلق والألم والأمل... وهنا يَكمن المشغل المشترك للإنسان، في البحث عن صور

لحياة نفسيّة يأمن بها من كلّ حالات القلق الذّاتي والإحباط العالمي.

عالما تشغله صناعة الصّورة إلى حدِّ كبير، فنحن محاطون بالصّور والأيقونات وصور لعلاقات واقعيّة ولاواقعيّة بين الرّاهن والحاضر والفائت والستقبل... فإذا كانت الصّورة الفوتوغرافيّة مثلاً، هي التي تُحيلنا على مستوى الزّمن الماضي كمثل شيء ولِّي وغاب، إلاّ أنّها، وبكلّ أشكالها البصريّة، تجمع الحاضر والماضي والواقع والخيال والحيّ والميّت وتُؤثّر في حياتنا، حسب المرجعيّة البارثيّة. ففي كلّ زاوية التي تستهوى العين، فتتعافى الذَّات للتفت منها تُواجهنا الصّور بكلّ أشكالها وألوانها وتوجّهاتها... توجد الصّور معنا في كلّ مكان، فنألف صحبتها ضرورة. بيد أنّ الصّورة، تُرسى بنا إلى وجوه من غربة جديدة مع العالم المحيط بنا، ولكنّنا ما نزداد إلاّ تعلّقًا بها. وهذا ما يجعلنا فعلا في حَضرة عالَم من الصّور المتنافرة والمتضادّة والماحبة: صور للوباء الكوروني وصور للصّرخات التي تُدوّي في العالَم وصورة من اللّوحات الجماليّة الآملة.

نقصدها، لا كظاهرة صورية أو كشكل خارجی، بل کشیء حیّ پُشارکنا حیاتنا، يَستهوينا أحيانًا ويُؤنسنا أحيانًا أخرى. بل أصبحنا نتعامل مع الصّورة فينومنولوجيًّا فنقصدها وتقصدنا وتتحرّك باتجاهنا وتتحرّك نحونا بكلّ الرّؤي المتنوّعة. فنُحاول في كلّ مرّة اكتشاف ما تحمله من طبقات وتفاصيل ومعان وتأمّلها. لذلك نتواصل معها بحريّة، ونحاول اكتشاف عمقها وتمظهراتها فئلامسها وننصت إليها

ونراها ونتذوّقها ونُدركها دون خوف.

بقناع، أُلزم على ارتدائه خوفًا من عدوى كورونا، إلاّ أنّنا نجد الصّورة وحدها الحرّة دون قناع، سواء كان ذلك في الإعلانات الثَّابِتة والمتحرِّكة والمُضيئة وغير المُضيئة وفي البيت عبر التلفزيون والفيديو، بل تجاوزت ذلك حتى صارت تصلنا عبر هواتفنا المحمولة، وخاصة المتصلة بالإنترنت وبصفحات التّواصل الاجتماعي. كما تدفّقت العروض الاقتصادية والسياسية اليوم بغزارة وعبر ثقافة الميديا المتقنة تقنيًّا لجذب الانتباه والسيطرة تقنيًّا على عقل المتقبّل. فهل أصبحنا نَعيش في عالم

الاستعراض" والقائلة «إن الاستعراض

الحياة مع الصّور.

لقد أصبح عالم النفس البشرية اليوم

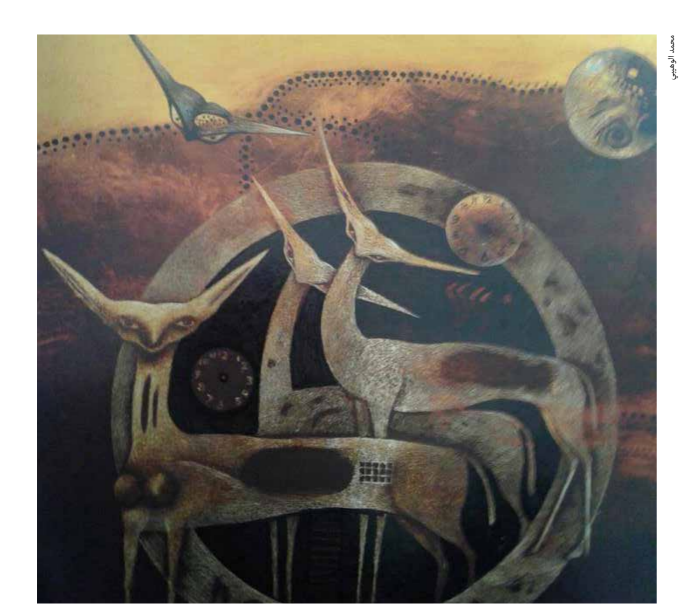
قدَّمها غي ديبور في كتابه "مجتمع

في حضن هذه التوجّهات الجديدة والمتجدّدة مع الصّورة، يزداد وعينا بالصّورة، لكنّنا

فإذا كنّا نُقابِل الإنسان في الشّارع مثلاً، استعراض للميديا ولمشهديّة الصّور؟ بینی کیلنر تصوراته فی کتابه "میدیا الاستعراض" على أساس الأفكار التي

يوجد ويفسّر تشكيلة كبيرة من الظّواهر». إن مفهوم ديبور للميديا غير منفصل عن جموع الجماهير الرتهنة في ما يُبثُ لها منذ ستينات القرن الماضي. وخاصَّة مع نماء تقنيِّ للإنترنت وما فيها من المواقع الثقافية والإخبارية. وقد يصف هذا المفهوم مجتمع اليديا بمجتمع استهلاك الصور ويوعز بعالم آخر منتظم حول الإنتاج وفي علاقة باستهلاك الصور والسلع والأحداث المعروضة. إنّنا اليوم، وفي ظلّ وباء كورونا، ننتقل من مجتمع استهلاك الصّور إلى

إنّنا نؤسّس لعلاقات جديدة مع الصّور في زمن العزلة الإنسانيّة والخوف من الآخر الإنسان، وخاصة منذ دخولنا للألفية الثالثة، أصبحت الصّورة في الميديا مجالاً مذهلاً من ناحية التقنية كما أنّها تلعب دورًا يتزايد كل يوم في حياتنا اليومية. وهذا



في كتابه "عصر الصورة". إذْ أظهرت بعض الإحصاءات الحديثة أنه "منذ ظهور التلفزيون متعدّد القنوات في الولايات المتحدة لم يشاهد نحو 50 في المئة من الأطفال الأميركيين تحت سن الخامسة عشر برنامجًا واحدًا منذ بدايته حتى نهايته وهذا ما يدلّ على وجود حالة من حب الاستطلاع البصري الشديدة، التي جعلت هؤلاء الأطفال يتحوَّلون دائما من قناة إلى أخرى هروبا من الملل وبحثًا عن الجديد، الذي قد يكون موجودًا في قناة أخرى غير نَتبيَّن حقيقة أن للصّورة وجها من وجوه التي يشاهدونها أو في أيّ صور من صور ميزة اللّقاء بين الأنا والآخر والدّولة والمجتمع والمعلم والمتعلم وأنها مرئية

ما يؤكِّد عليه الدكتور شاكر عبدالحميد لكنّ الأطفال، اليوم لا يهربون من صور ملموسة على عكس فايروس كورونا الخفيّ واللاّمرئي، فلماذا نخاف الصّورة، تلفازيّة إلى أخرى، بل كلّ هذه الصّور تُعايشهم وتُعاشرهم وتحتلّهم داخل جدران الحجر الصحّى والتزام البيوت والحذر من العدوى. فليست الصّورة كما يُشاع، أنَّها سلبيّة، لأنّ ما هو سلبي هو توظيف لغاية تَسعى إلى التّشويه أو التّضخيم أو الخفض بتضخيمه بحسب المبتغى، للنداءات والأغراض بتضمينها ما ليس من حقيقة الإنتاج المعلوماتي -وآلامه من أجل حياة آملة وجميلة. التّواصلي كما قصده الباثّ في الغالب.

وهي الواضحة، الظّاهرة المباشرة والمتجليّة؟ فالصّورة في حياتنا اليوميّة وعبر اليديا الحاليّة تخدمنا كثيرا، بعد أن ألغيت كل الأنشطة الفنية والسرحية والسنيمائية الحُضوريّة وبعد أن مُنع كلّ تجمّع إنساني ناشط. لذلك أصبحت الصّورة جزءًا من الهويّة الشخصيّة العالميّة، ورمزًا من رموز الحياة، فتُفرحنا وتُنسينا الوباء الفايروسي

باحثة من تونس

الميديا".



# الرواية بين الخيال المسلوب والمرآة المكسورة علاء الأسواني نموذجاً

## ممدوح فرّاج النّابي

في مشهد الصف الشهير في رواية "أوقات عصيبة" لتشارلز ديكنز، يوجه السيد توماس جراد جرايند (رجل الوقائع رجل الحقائق والحسابات كما يعرف نفسه دائمًا) مُدرِّس الفصل إلى تعليم الطلاب [والطالبات] الحقائق، وفي نبرة حازمة وحاسمة يقول "ما أريده هو الحقائق، لا تُلقِّن هؤلاء الأولاد والبنات غير الحقائق، ولا نحتاج، في الحياة إلى أي شيء سوى الحقائق.. التزم الحقائق يا سيدي!".

وانتشاء مصطنع يتوجّه إلى

طلبة الصّف كي يختبر نتائج وصاياه، فيسأل - تحديدًا - الفتاة (رقم 20)، التي تُعرف باسم سيسي جوب "بما تُعرِّفين الحصان؟" لنا أن نعرف أن سیسی جوب هی ابنة مدرب خیول السيرك، أى أنها أكثر دراية وخبرة بالحصان، إلا أنها تعجز عن تعريف الحصان في ضوء المعايير التي يتطلبها رجل الحقائق، ثم يتوجه السيد جراد جرايند إلى وعندما يأتي استخدامها للفعل (أتصور) الطالب بيتزر ويقول له في ثقة "عَرِّفه لنا؟" فينطلق بيتزر هكذا "حيوان من ذوات الأربع، له أربعون سنا، يفقد جلده في الربيع، ويحتاج إلى حدوة من الحديد في البلاد الرطبة، نعرف عمره بعلامات في الفم" ويعقب رجل الحقائق بفخر "هكذا وأكثر من هذا يا بيتزر".

> يستمر السيد جراد جرايند في توجيه أسئلته لطلبة الصف؛ كنوع من اختبار فلسفته، ومدى جدية المعلمين في تعليمها للطلاب،

على الخيال]، هو الفارق بين الروائي فيقول "والآن افرضوا أنكم ذهبتم لشراء صاحب نعمة الخيال وهو يكتب الرواية، ونقيضه المسلوب نعمة الخيال، فيقدم لنا الأخير ما نراه من حقائق واقعية (مع قناعتنا بأهميتها إلا أننا لا حاجة لها في عالم الرواية) دون أن يضفى عليها أيّ لمسة خيال. السيد توماس جراد جرايند كان يذهب إلى قتل الخيال بمبادئه التي تدعو إلى الأخذ [أو التمسُّك] بالحقائق، إلا أنَّه كان في كل مرة يكتشف أن نعمة الخيال أكبر من أن تُصادر بقرار فوقى، أو بالتلويح بقائمة المحظورات. لتقريب الرؤية أكثر أضرب مثالا آخر بعبارة

أمبرتو إيكو "أن نقول الشيء نفسه" وقد جعلها عنوانًا لكتاب بذات الاسم، وهو القارئ، حيث يجب أن يكون الأثر المترجَم "تأثيره نفس تأثير النص الأصلى". هذا القول إذا انطبق على الترجمة، فإنه يدل

طنفسة لحجرة، فهل تشترون طنفسة مزخرفة بأزهار؟" وينقسم الأطفال بين أكثرية تقول (نعم)، وأقلية ومن ضمنهم سیسی جوب، تقول (لا). وهو ما یکون فرصة سانحة لاصطيادها من جديد، ويستمر في سؤالها - وهو ما يدعونا إلى التخمين بأن سؤاله الأول للفتاة رقم 20، لم يكن عشوائيًّا - عن لماذا قالت نعم؟ يشتدُّ غضب السّيد جراد جرايند، ويصيح في غضب "يجب ألّا تتصوّري.. ينبغي ألّا تتصوری" . ویستمر "یجب أن تسیری علی نظام الحقيقة، وتحكمك الحقيقة. ينبغي

أن تنسى كلمة تصور تمام النسيان. الواقع أنك لا تسيرين فوق أزهار. ولذا لا يسمج يقصد بها الترجمة، وما تحدثه من أثر في لك بالسير فوق أزهار في الطنافس". الفرق بين تعريف بيتزر للحصان [المبنى على وقائع ملموسة وموجودة في كتب على براعة المترجم وقدرته على إحداث العلوم]، ورؤية سيسى جوب [القائمة

تطابق في التأثير من خلال فَهم النظام الداخلي للغة وبنية النص الذي جاء في تلك اللغة، على الرغم من أن كل نظام لغوى يُجزئ المضمون بصفة مختلفة، تؤدِّي إلى استحالة تطابق اللغات فيما بينها تطابقًا كاملاً كما يقول إيكو نفسه.

التماثّل في الترجمة مرغوب لكن أنْ تكرِّرَ الرواية الواقع بعينه دون أن تضفى عليه الصفة التخيليّة التي هي مَيزة الفن والرواية بصفة خاصّة، فهذا يعود بنا إلى نظرية الانعكاس الآلية عند أفلاطون، وإن كانت النظرية الماركسيّة جاءت وتجاوزت هذا، بإعادة إنتاج الواقع، بالتغيير والخلق الجديد، وَفْقًا لشرائط الفن الذي هو "خلق وابداع وليس محاكاة للطبيعة" على حدّ تعبير إرنست فيشر. بل إن بيير ما شيري يذهب إلى أبعد بقوله إن "أثر الفن يكمن أساسًا في تشويه الواقع لا في محاكاته" أى مرآة مكسورة، تكون معبرة فيما لا تعكسه، بقدر ما هي معبرة فيما تعكسه".

#### إشكالية كتابة الواقع

فكرة تمثيل الواقع بصورة مباشرة، بما يتضمنه من أحداث حقيقيّة يعرفُها القارئ، وإعادة سردها في قالب حكائي أيًّا كان نوعه، في حدّ ذاتها فكرة محفوفة بالحذر الشديد، لأسباب عديدة من أهمها، خشية التطابق وإبعاد العمل عن الفن. وقد تعامل معها من قبل روائيون كبار، على نحو نجيب محفوظ الذي استلهم في بعض رواياته حكايات لها واقعية مرجعية كما في "القاهرة الجديدة" (1945) [حكاية أحد المديرين من الباشوات، وهو ما عرّضه لمساءلة قانونية كان القاضي فيها أحمد حسين (وهو أخو طه حسين) الذي توجّه له بنصيحة قال فيها «لماذا تكتب

عن فضائح الباشاوات وتُعرّض نفسك للمشكلات، اكتب عن الحب أفضل وأكثر أمنًا»]، وكذلك "اللص والكلاب" (1961) [حيث حكاية السّفاح الشهير محمود أمين سليمان والتي انتهت بمقتله في صحراء حلوان عام 1960، وكان نشر خبر مقتله

سببًا في تأميم الصحافة]، وأيضًا "الكرنك"

(1974) [وتضمنت حكايات عن الاعتقالات والتعذيب اللذين مارسهما صلاح نصر، بل روى القاص سعيد الكفراوي أنه أحد أبطال الرواية] إلخ.... فمحفوظ لم يكتب الواقع، كما أن الرواية الواقعية ليست

واقعية خالصة، إذ نجد فيها أشياء غير محتملة الحدوث. [روبرت إيغلستون "الرواية المعاصرة، مقدمة نقدية قصيرة جدّا"، ص 33]. لكن محفوظ لم يقع في فخ آلية نقل الواقع القارّ، بل ألبسه ثوب الفن، فهو يُدرك

مهمته الحقيقية، التي تتوازي مع دور الفنان، في أن يعيد تشكيل الواقع، لكي يصنع واقعًا موازيًا، له قانونه الخاص. أي أن (محفوظ) اعتنى بالخلق والتكوين على التصوير والتعبير، وهو ما عبّر عنه قائلاً "ولاً كتبتُ عنه [أي السفاح] فعلاً لم أكتبُ

قصة محمود أمين سليمان، ولكن قصة فلسفية وجودية عبرت عن أشياء في داخلي كانت تصرخ طلبًا للتعبير عنها" (راجع غالي شكرى: من الجمالية إلى نوبل").

وقد تطوّر الأمر بصورة لافتة فيما بعد خاصة على يد جيل الستينيات، فراحوا يتساءلون عن: ما هو الواقع؟ وكيف يمكن تسجيله؟ فجاء تعاملهم مع الواقع لا باعتباره حقيقة مفروغًا منها، بل باعتباره إشكالية دائمة، وهو ما نتج عنه مواضعات جديدة لفن القصة، والكتابة، استطاعوا من خلالها التعبير عن واقعهم بكل خصوصيته، دون أن تقع أعمالهم في دائرة نقل الواقع أو استنساخه؛ لأنهم وعوا جيدًا لمفارقة بين ما هو كائن وما ينبغى أن يكون. فالكتابة كما خبروها لا تعنى الإبلاغ فحسب، بل تعنى أيضًا "اكتشاف الأشياء وعلاقاتها" كما يقول محمد بدوى [الرواية الحديثة في مصر، ص 269].

هل بعد هذه التحولات التي حلّت بمفهوم الواقع، وإعادة تمثيله، أو صوغه روائيًّا إن شئنا الدقة، نعود إلى الخلف من جديد، حيث نظرية المرآة التي قال بها ستاندال في "الأحمر والأسود" بأن "الرواية مرآة محمولة في طريق محتشد بالمارّة. في لحظة ما تعكس المرآة السموات الزرقاء، وفي لحظة أخرى تعكس الطين والأوحال اللزجة التي تَعْلق بقدميك". من هذه الأعمال التي جاءت كارتداد لهذه التحولات التى شهدها مفهوم الواقع وإعادة تمثيله، رواية علاء الأسواني الأخيرة "جمهورية كأنّ الصادرة عن دار الآداب - بيروت

الرواية التي جاءت في 521 صفحة من القطع المتوسط، منجمة في 73 وحدة، تتفاوت بين الطول والقصر، تعكس مأزق



الطين والأوحال، الذي سعينا جميعًا لتفاديه أثناء العبور في الطريق، ومع ذلك يصرّ على أن يذكرنا بأنهما (أي الطين والأوحال) عالقان في أحذيتنا وذيل ألبستنا. نفس الشيء ينطبق على رواية عزالدين شكرى فشير "كل هذا الهراء" (دار الكرمة 2017) الغريب أنها تتناول ذات الفترة التي تناولتها رواية الأسواني. بل ثمة تطابقات بينهما في الاعتداءات التي حدثت للثوريين، على نحو شهادة هند وما تعرضت له من اغتصاب، وهي أيضًا مأخوذة من موقع صحفي (موقع مدی مصر، بتاریخ، 9 يوليو 2014). [راجع، كل هذا الهراء: ص

رواية الأسواني نموذج صارخ للروايات التي تتمثّل الواقع وكذلك شخصياته، وإن كان بتحوير قليل لا ينفى المطابقة، وكأن المؤلف لم يع أن الواقع ذاته تكسّر وتشرذم، كما يقول عباس عبد جاسم "فصار التشظى والانقسام من أهم سماته القارّة، فاختلط الثقافي بالاجتماعي، والثابت بالمتحوِّل، حتى انهارت الحدود التي كانت قائمة بين الرواية والأجناس الأدبية الأخرى" [إعادة تعريف الكتابة الروائيّة، القدس العربيّ، بتاریخ 7 أبریل2020]. وفی ظل هذه التبدلات والتغيرات صارت كتابة الواقع في حدّ ذاتها تثير في واقع الكتابة "الشك والتساؤل والاستفهام من حركة العالم ومصير البشرية ، ولذا لم يعد ممكناً تقديم هذا الواقع بوصفه واقعية قارة. ورغم تغيّر مفهوم الواقع وتبدّل أنماط الحياة، وتغيّر مفهوم السرد وتبدّل أنماط الكتابة، فإن الواقعية لم تتغيّر بما يوازي حركية هذا التغيير، فتراجعت حتى تحوّلت إلى «واقعية رثة». [عباس عبدجاسم: إعادة

الروائي تحديدًا - نراه لا ينشغل بمسألة الخلق والتكوين، بقدر انشغاله بالتقاط المشاهد والتفاصيل، التي تؤكد [أو تنتصر] لأيديولوجيته المتعارضة دومًا مع النظام الحاكم، دون اعتناء بإعادة خلقها من جديد، تبعًا لقوانين خاصة تفرضها طبيعة الفن، وكأنه ينافس الكاميرا فيما ينقل من تفاصيل وجزيئات. غير عابئ بما يقوله شكولوفسكي من ضرورة "إخراج الشيء الواقعى من متوالية الواقع إلى متوالية أدبيّة"، ومن ثمّ يكتسب الشيء معناه من وضعه في المتوالية الجديدة. وبذلك تتحدّد وظيفة الفنان من كونه ليس مجرد ناقل لشيء مُلقى في الطرقات، وإنما "يعيد خلق العالم". وهو ما يؤكّد مقولة هيدجر بأن "العمل الفني مصنوع" أي أنه يتجاوز واقعيته باللغة والمجاز.

الاستبداد والفساد والقهر بكافة أنواعه، وأشدها قهر السُّلطة بمختلف أجهزتها الأيديولوجية، هو التيمة الرئيسيّة للرواية، وهذه التيمة ليست جديدة بل متكرّرة في معظم أعماله، بداية من روايته القصيرة "أوراق عصام عبدالعاطى" ثم ظهرت بصورة أوضح في عمله الشهير "عمارة يعقوبيان" (2002، مكتبة مدبولي) وهي الرواية التي قدمته للغرب باعتباره روائيًّا، ومعارضًا سياسيًّا للنظام في الوقت نفسه، فتُرجمت إلى العديد من اللغات المختلفة، كما حصل على العديد من الجوائز العالمية، بالإضافة إلى تحويلها إلى فيلم سينمائي عام 2006 من إخراج مروان حامد، وبطولة النجم عادل إمام ونور الشريف وخالد الصاوى ويسرا وهند صبرى، وسمية الخشاب وآخرين، كما أغرت المنتجين

الغريب أن الأسواني في معظم إنتاجه -السيناريست عاطف بشاى في مسلسل درامی، بإخراج أحمد صقر، ولعبت البطولة فيه لبني عبدالعزيز، مع صلاح السعدني وعزت أبوعوف وروجينا وآخرين. أستقبلت الرواية بشيء من المديح عَقب نشرها مسلسلة في جريدة أخبار الأدب، قبل صدورها في كتاب عن مكتبة مدبولي عام 2002. فأشاد بها الروائي جمال الغيطاني فقال إنها "رواية خطيرة تتشابه مع الواقع، وأنا معجب بها"، كما أشاد "بالجرأة والشجاعة الإبداعيّة التي أثبتت أن المبدعين الحقيقيين لا يهابون ولا يخضعون لسلطة تأتى من خارج الأدب". وأيضًا أشاد بها الناقد الرّاحل فاروق عبدالقادر، فاستهلّ بها دراسته عن "الرواية المرية الجديدة" التي بدأ بنشرها في مجلة "الكُتُب وجهات نظر" (العدد 42، يوليو 2002)، مدشِّنًا بها للكتابة الجديدة التي راحت تسترعى انتباهه، وقد انتخب منها "الممّ واللافت" مستبعدًا منها الكثير، لأنه "دون

المناقشة الجادّة" ومن هذه النماذج المختارة

كانت "عمارة يعقوبيان" لعلاء الأسواني ثم

أعمال خالد إسماعيل، ومنتصر القفاش

وميرال الطحاوي ونجوى شعبان وأسماء

هاشم، وغيرهم (هن)، ممن أُوْلى الاهتمام

بهم/بهن في سلسلة مقالات نشرت

متعاقِبة في مجلة "الكتب وجهات نظر"

عن هذا التيار الجديد. فكانت هذه المقالة

تعريفًا به وبإنتاجه وقد "بذل ما في وسعه

من الجهد في السعى لهذه الأعمال". وقد

أظهر في المقالة من خلال تحليله للرواية

إعجابه بها، بل دافع عنها في مواضع عدة،

وقد رأى أنها ستُحْدِثُ خلافًا، فتحايل

بتسجيل ملاحظتين كانتا أشبه بالدفاع

والتبرير أكثر من كونهما انتقاد للعمل.

كانت الأولى عن الشذوذ الذي رأى أنه "لا

بتقديمها دراميا أيضًا، فقدمها في 2007،

ضر منه خاصة إذا كان موظفًا جيدًا". وفي سياق تبريره لما أُخذ على النَّص من بعض النُّقاد من إسراف في الجنس والشذوذ، ذهب إلى أبعد من ذلك، بذكره أنّ الشخصيّة التي تُمارسُ سلوكًا شاذًا جنسيًّا موجودة في الرواية المصريّة منذ "حليم الأكبر" [كذا] (يقصد مليم الأكبر) لعادل كامل، و"زقاق المدق" لنجيب محفوظ، إضافة إلى بعض الشخوص الأخرى في "الثلاثيّة" و"المرايا" وسواها" (الكتب وجهات نظر، ص 31) بل دافع عن الإفراط في مشاهد الجنس التي احتوتها الرواية فيقول "أما التناول التفصيلي لحياة هذا الممارس ومشاعره وتفاصيل ممارساته، فموجودة في الأدب العالى المعاصر، عند جان جنينه، وسارتر وتنيسي وليامز وسواهم. ولست أجد في هذا تزيُّدًا مادام يضيف إلى شخصية صاحبه، وتكوينه النفسى - الجنسى، والعوامل التي أدّت به لأن يُصبح على ما هو عليه". أما الملاحظة الثانية فكانت حول التناول التفصيلي والمسهب لمختلف الراحل التي قطعها طه في رحلته مع الجماعة الدينيّة. وهذه أيضًا لا يرى فيها تزيدًا "فتلك النماذج موجودة في مجتمعنا، وهي ليست قليلة ولا خاملة، ولا بأس بأن نراه في تحولها التدريجي من الهمِّ الخاص إلى العام. فهذا أدعى لتبيّن مواطن الخلل في الواقع السياسي - الاجتماعي الذي يَحرمُ طالبًا ذكيًّا مجتهدًا من الالتحاق بالكلية التي يريدها، ثم يسجنه ويعذبه وينتهك رجولته بأكثر الأساليب غلظة ووحشية،

فيخرج من سجنه قنبلة موقوته ، ساعية

على الجانب الآخر فمع ترجمة العمل

وذيوعه في الغرب، إلا أن هناك مَن انتقد

للانفجار والتفجير جميعًا".

ألن (أستاذ اللغة العربية والأدب المقارن، ورئيس قسم اللغات وحضارات الشرق الأدنى في جامعة بنسلفانيا الأمريكية) الذي اعتبره بيست سيلر على غرار رواية "بنات الرياض" للسعودية رجاء الصانع (وهي طبيبة أسنان مثل الأسواني). وأيضًا انتقدها بانكاج ماشير (وهو كاتب وصحافي مستقل ولد عام 1969 في شمال الهند، وينشر مقالات سياسية وأدبية في كبرى المطبوعات الغربية مثل: نيويورك تايمز. ونيويورك ريفيو أوف بوكس، والغارديان، ونيو ستيمتان، ولندن ريفيوا أوف وذي إندبندنت، وغيرها من المطبوعات، كما عمل أستاذًا زائرا في جامعات غربية، قال بناء الحكاية عنها "لكن الأسواني لا يملك شيئًا مطلقًا من مهارة أسلوب محفوظ المراوغ بحذر؛ فرواية "عمارة يعقوبيان" مكتوبة بأسلوب تفسيري مباشر لتصور مجتمع لا يوجد فيه توزيع عادل للدخل"، الغريب أن بانكاج كان قد جاء إلى القاهرة خصيصًا لإجراء مقابلة مع الأسواني، وبعدها كتب بروفايل عنه بعنوان "تفكيك علاء الأسواني".

العمل على نحو، ما فعل البروفيسور روجر

الذاتية"، من ص 101، إلى 135). رواية "جمهورية كأنّ" تدور في ذات المنطقة، الشاغل الأساسى للأسواني في معظم أعماله؛ حيث الفساد المتغلغل في أوصال الدولة، علاوة على استبداد رجال الشرطة، وحالات القهر والتعذيب التي يُمارسها رجالها، وإن كانت هذه المرة ليست لقيادات الجماعات الإسلامية أو المعارضين السياسيين وفقط، وإنما أيضًا للثوّار والذين شاركوا في الثورة كنوع من العقاب على ما حدث في 25 يناير 2010.

(البروفايل ترجمه حمد العيسي، ونشر

وعلى الرغم من هذه النبرة الهجائية في إدانة الشرطة، والكشف عن تجاوزاتها، وإن شاركتها هنا الشرطة العسكرية بعد نزول الجيش وتولّى المجلس العسكري إدارة البلاد، عبر شهادات الفتيات في القضية المعروفة بكشوف العذرية. إلا أن الرواية تميل إلى رثاء الثورة والثوّار بعدما لحقها هذا الغبن من جميع فئات المجتمع وتكالبوا عليها. والرواية بحسب الوصفة الحرّاقة أو الحبكة المتوهجة (الجنس والسياسة)، وخطها السردى النقدى اللاذع أحيانًا والتهكمي أحيانًا أخرى، كأنها تبتغى رضا القراء المحتملين. وما أكثرهم!

يُحسب للمؤلف أنه بارع في تقديم حبكة

قصصيَّة مشوِّقة، تجعل القارئ مشدودًا للحكاية عبر بناء هرمي متدرج من بداية ووسط يحتوى على عقدة وصولاً إلى نهاية تأتى دومًا عاكسة لنية الروائي "المحبّ لفعل الخير" بتعبير فاروق عبدالقادر (لاحظ نهاية "أوراق عصام عبدالعاطي"، تنتهى بالبطل الثلاثيني في المستشفى مجنونًا، وفي "عمارة يعقوبيان" تنتهي ضمن كتاب: "نهاية الرواية وبداية السيرة للإواج بثينة السيّد وزكي الدسوقي في بار، وكأنّ الزواج مكافأة لاثنين لقيّا معاناة في حياتهما، وفي "شيكاجو" بعد أن تجرى شيماء محمدي حامد عملية إجهاض خوفًا من عقاب الله بسبب الطفل الحرام، يأتي لها طارق حسيب الذي أقام معها علاقة، ورفض الطفل من قبل، وقد "بدت دقنه غير حليقة، ووجه شاحبًا مرهقًا، كأنه لم ينم منذ فترة" (الرواية، ص 453) في إشارة لندمه على تعنته مع شيماء، فجاء كي يصحّح الوضع). فيبدو الروائي هذه المرة "إنسانيا مفرط في الإنسانية" بتعبير نيتشه،

تعريف الكتابة الروائيّة].

المشهد الختامي/التراجيدي العاصف بالمشاعر والعبر الإنسانيّة والدينيّة. هذا البناء أو الهيكل الشكلي للرواية ممتدٌّ معه منذ رواية "عمارة يعقوبيان"، واستمرّ في "شيكاجو"، ونادي السيارات، وصولاً إلى هذه الرواية "جمهورية كأنّ"، فهو لا يفارقه دون أن يسعى إلى تطوير أدواته. الغريب أن بداياته في الكتابة لم تشهد مثل هذا النمط الكتابي فقصته الطويلة "أوراق عصام عبدالعاطى" التي صدرت ضمن مجموعة "نيران صديقة" يخالف هذا النهج الذي سار عليه في معظم أعماله اللاحقة، فالسرد هنا ذاتي، حيث البطل محمود تريبل أو عصام عبد العاطى الشاب المثقف المحبط، يسرد بالراوي (الأنا) ما عايشه من إحباطات، ومعاناة من فساد ونفاق، وأزمته الداخلية من تناقض ما يروّج له الإعلام من أصالة وعظمة حضارة المصريين، في مفارقة لما يراه على أرض الواقع، خاصة أنه "اقترب ورأى" ثم ثورته لهدم هذه الأصنام التي ينسجها الإعلام، فيبدأ ساخرًا بمقولة مصطفى كامل الشهيرة "لو لم أكن مصريًّا، لوددت أن أكون مصريًّا"، وصولاً إلى نهايته المأسوية بعدما ظن أن الجميع تآمر عليه بسبب تفوّقه ونجاحه، لم يستثن أحدًا، بما في ذلك أمه، وجدته العجوز والخادمة هدى، جميعهم وضعهم في دائرة الارتياب والتحالف ضده.

وهو يُصلح ما أفسده العند من قبل بهذا

هكذا يسير السّرد إلى الأمام، ودون تقطيع بفواصل بالارتدادات الزمنية، والوقفات السردية، أو بسرد حكايات أخرى، ووصل ما انقطع كما يفعل في سائر أعماله. هذه المرّة يأتي السّردُ أشبه بدفقة في نَفَس واحدٍ، وكأنّ بطله المعذَّب يودُّ أنْ يُلقى

ما في جعبته مرّة واحدة كي يتخلّص مِن أخرى، فالسياسة وما تستدعيه من فساد حِمْله من مرارة ووجع. ومع توالي أعماله الطويلة مع الأسف لم يستحدث مضامين جديدة، فذات التيمات مكرّرة في كل أعماله الروائية؛ الطويلة والقصيرة وأيضًا في مقالاته السياسيّة وإن كان بأشكال

ونفاق وقهر، والجنس والصراع الطبقى، هم محور هذه الأعمال جميعها على اختلاف أزمنتها "عمارة يعقوبيان" (2002) (زمن الملكية وما بعدها)، و"شيكاجو" (2007) (في التسعينيات وبداية الألفية

الجديدة)، و"نادى السيارات" (2013) تنتهى الوحدة على ترقُّب، ثم يبدأ الوحدة (زمن الملكية)، "جمهورية كأنّ" (بعد ثورة مرة ثانية إلى الحدث المقطوع. وهو ينهج يناير 2011، تحديدًا فترة حكم المجلس العسكري) أو فضاءاتها ("شيكاجو"، درات وليس كيفية صياغة هذه الحكاية. ومن أحداثها في ولاية شيكاجو الأميركية)، فهو يعمد إلى تقطيع الحكاية الواحدة، حيث ثمّ لم نجد أساليب جديدة يعتمد عليها

في بناء الحكاية، فالشخصيات تكاد تكون مُقسَّمَة إلى فئتين؛ أخيار وأشرار، أقوياء وضعفاء، أسوياء ومُنْحَرفين، بالتوصيف الكلاسيكي القائم على الثنائيات. وبالمثل الزمن فمع أن الزمن الأصلى يبدأ مع إرهاصات 25 يناير والحركات الاحتجاجية، وصولاً إلى أحداث ماسبيرو، إلا أن الزمن يعود إلى الوراء، ويستدعى أزمنة قديمة وهو يحفر في ماضي الشخصيات، أو تزويد القارئ بسيرة أرشيفية عنهم، لكن اللافت أننا لا نجد تطورًا في الشخصية باستثناء شخصية أشرف ويصا، بل ثمة ارتداد وسقوط مريع على نحو ما رأينا شخصية عصام شعلان، الذي ارتدّ عن أفكاره الشيوعية وصار مدجنًا.

أما اللُّغة فجاءت بسيطة قائمة على اللغة المحكية في كثير منها، حيث يتردد شريط لغوى شائع في أوساط المجتمع المصرى، في تعاملاتهم الشخصية، وكذلك في تعاملات السُّلطة معهم، وفي اللغة التي كانت سائدة في السُّلطة ثمة تحقير وتهميش للآخر، على اعتبار أنها سلطة قاهرة ذات سيادة. ومن ثم كانت تتردد ألفاظ السب والقذف والتقليل من الشأن مثل: ولد، وكلب، وروح أمك، الرَّعاع، يا جربوع يا ابن الكلب، وغيرها. وفي معظمها كانت ذات خطاب آمر زاجر. كما أنها خالية من أيّ بلاغة وإن جاءت فهي قديمة على نحو "كما يداعب عازف الكمان المخضرم الأوتار قبل أن يعزف" وهو يصف التمهيد للعلاقة الجنسية بين إكرام وأشرف ويصا. أو "خرطها خراط البنات" في وصف نضوج الفتاة.. إلخ من صور وتمثيلات.

الجديدة، بحدث آخريثير الذهن، ثم يعود

نهجًا كلاسيكيًّا حيث يعتمد على الحكاية،

الصّراع - الذي يحكم الرواية - نوعان؛

aljadeedmagazine.com 182

صراع طبقي وصراع سياسي. الطبقي يتجلَّى في العلاقة بين أشرف ويصا والخادمة إكرام من جهة، ومن جهة أخرى علاقة دانية ابنة رئيس جهاز مباحث أمن الدولة، وخالد مدنى ابن السائق عصام شعلان الماركسي القديم والرأسمالي الجديد، الشيء البارز أن العلاقات جميعها غير متكافئة، بالنسبة إلى العلاقة الأولى؛ حقّق أشرف ويصا لها ما تطمح فيه من إعادة الاعتبار لآدميتها، والأهم أنهما خرجا معًا وكأنهما حبيبان كما طلبت منه، على الرغم من أن الذي يحكم العلاقة، هو المنفعة من طرف أشرف، والتعويض من طرف مريم، فالأوَّل يستغلها جنسيًّا في تعويض الحرمان الذي تعانده به زوجته ماجدة. والثانية تستعيض بما يغدقه عليها (أشرف) من كلمات حبّ أثناء المارسة، تفتقدها من زوجها، ومن ثمّ هي تتوق لعلاقة إنسانية في المقام الأول، ومع هذه الفجوة إلا أن المؤلف يُحسب له أنه كشف من قدرها بأن تكون محبوبة.

الطبقى وهي من المفارقات، ممثّلة في علاقة خالد مَدنى ابن السائق الخاص بسعادة اللواء علواني بابنته دانية. فإذا كانت أيديولوجيا الراوى أعطت دانية مساحة تعاطف مع حادثة أمّ خالد سعيد، فهذا لا يعنى الإسراف في الخيال ويجعلها تهبط لحدوث علاقة حبّ بينها وبين خالد، وإن كانت تعلم نهايتها، فمهما حقَّق خالد من نجاح أو مال في النهاية، فهو في نظر أبيها ابن السائق. عوامل كثيرة طبقية حديثة الوثائقيّة والمبالغة تمنع حدوث مثل هذا التقارب أصلاً الذي حولّه المؤلف إلى حبّ محرّم. الغريب أنه (أي المؤلف) يتعامل مع هذه الطبقة في

معظم مؤلفاته على أنها أساس الفساد والقهر، فلا أعرف سببًا لماذا أراد أن يقدم مصالحة معهم عبر هذه العلاقة، مع علمه باستحالة تحقُّقها على أرض الواقع، فهل يخدعنا أم يخدع نفسه؟! أم تدخل ضمن صفات المؤلف "المحب لفعل الخير"

وبالنسبة إلى الصراع مع السُّلْطة. فيأتي من طرف الثوَّار وبالفعل كانوا في صراع حقیقی، وغیر متكافئ، وهو ما انتهی بالتنكيل بهم وتشويه صورهم عبر حوادث كشوف العذرية للبنات، وانتهاك ذكورية الرجال. ثم السُّلطة والثوّار باستخدام أجهزتها الأيديولوجية في قمع الثوّار بشتي الوسائل، وإعلامية من خلال تشويه الثوّار وما فعلوه، وهو الدور الذي لعبته المذيعة نورهان بمهارة. وهناك صراع آخر مكتوم، تمثّل في ضحايا الثورة ضدّ السُّلطة، ومثاله هنا والد خالد عمّ مدنى مع ضابط الشرطة قاتل ابنه، بعدما برّأته المحكمة. لنا ضعف هذه النفس، وأنها تتوق لما يرفع لل ربما لجأ المؤلف إلى انتهاء الصراع لصالح والد خالد على الرغم من استحالة حدوثه العلاقة الثانية غير المتكافئة على المستوى على مستوى الواقع، حيث سلَّحه بأدوات المواجهة فمع أنّه يحمل هيئة "التابع المطيع" إلا أنه مع هذا المظهر يخفى "خلفه مقاتلاً شجاعًا يتمتّع بإرادة فولاذية ودأب نملة"، وهو ما ظهر في رغبة الانتقام، وإن تحقق (أي الانتقام) على مستوى الرواية فإنه لم يتحقق على مستوى الواقع. ربما المؤلف حمّل الأب العاجز والملكوم ما لم تقدر عليه الثورة، بأن ينتصر لها.

في إطار انشغال الكاتب بفكرة التوثيق لحدث في الأصل تمّ توثيقه صوتا وصورة، غابت ملامح الفن وسيطرت الوثائقية، فحوى

الذين وقعت عليهم انتهاكات الشرطة، وإن جاءت هذه الشهادات دون توظيف في سياق الأحداث. فحضور شهادات سميرة إبراهيم، ورشا عبدالرحمن، وسلوى الحسيني، جاء للتدليل على انتهاكات النظام، وهي منقولة عن شهادات موثّقة عبر اليوتيوب، وبعضها مكتوب في مواقع إلكترونية. وبالمثل شهادات لبنى درويش، وبيشوى سعد، ومحمد الزيات عن أحداث الـ9 من أكتوبر أمام ماسبيرو. ومع هذه الوثائقية إلا أن ثمّة مبالغات في أحداث خاصّة بالإخوان ومرشدهم، وخيانتهم للثورة وتحالفهم مع المجلس العسكري. ومن المبالغات التي كان غرضها إبراز فزّاعة الجماعات الإسلاميّة، ما جاء في رسائل أسماء الزناتي لمازن من حالة المدرسة التي كانت تعمل بها، حيث المدير كان متشدّدًا يمنع أي تلميذة مسلمة غير محجبة من دخول المدرسة، كما يوقف الدراسة لأداء صلاة الظهر، ولو الحال كان في مدارس خاصة كان من المكن تقبُّل هذا، لكن هذه المدرسة تابعة للحكومة. والأسواني يعلم أن الموظفين ملكيين أكثر من الملك نفسه. الغريب أن هذا الناظر الأستاذ عبدالظاهر، يسعى جاهدًا لإجبار أسماء على إعطاء الدروس الخصوصيّة، بل وصف جميع العاملين بأنهم "عصابة هدفها ابتزز التلميذات وإجبارهن على الدروس الخصوصيّة" وهو ما يظهر تناقضًا

النص في داخله شهادات حقيقية لبعض

لا تقتصر المبالغات فقط في إيراد أشياء لا يمكن حدوثها على مستوى الواقع، كما فعل والد خالد باقتصاصه من الضابط، وإنما تأتى عبر صور متعدِّدة منها الصورة

في مواقفه، كيف يعمل الشيء ونقيضه في

الوقت ذاته!

الاستهلاكيّة لرجل الدين، فصورة الشيخ شامل هي صورة مكرّرة لرجل الدين المتناقض الشخصية، والذي باع نفسه للسلطة مقابل المال والظهور الإعلامي. سبق أن أفرد لها إبراهيم عيسى رواية بعنوان "مولانا" (دار بلومزبری - مؤسسة قطر للنشر، 2012) لا تقل هي الأخرى خطابية عن هذه الرواية. فلم تختلف الصورة في شيء سواء في الشكل أو الجوهر، فالسيارة المرسيدس والملابس الفارهة والساعة الماركة والرائحة الذكيّة التي تفوح منه بمجرد نزوله من السيارة، والأهم حبُّه للنكاح هي أهم ما يميز صورته البارزة أثناء حضوره في الخطابات الأدبية، ثم خطابه الديني الاستهلاكي الذي يمزج بين تبسيط الدين إلى حد تفريغه من قيمه ومقاصده، وانطوائه على تلميحات جنسية. الغريب أن الصورة أيضًا مكررة حيث يبدأ أولا بمغازلة سيدات القصور وعلْية القوم. بالطبع هي صورة فجّة وإن وجدت في الواقع لا يعني أنها هي الصُّورة السائدة، فهناك رجال دين مشهود لهم بالالتزام. لكن التشويه العمدي لرجل الدين، وهو غير مقبول، لأن كل مهنة فيها النقيضان.

في الرواية جوانب إنسانيّة مهمّة ربما أحدها حالة العوز التى فيها أشرف ويصا من سوء معاملة زوجته وبالمثل حكاية أسماء الزناتي وعلاقتها بجدها التي جاءت على حساب والدها، الذي تركها وعاش في الخليج يجمع المال. وأيضًا علاقة مازن بعصام شعلان واعترافه بالدور الذي لعبه في حياته. وأيضًا إنسانية عصام ذاته مع مدنی ومازن.

فكرة الرّسائل الإلكترونية بين أسماء الزناتي ومازن السقا لم تضف جديدًا، بل كان من الأولى أن يكتفي برسالة التعارُّف ثمّ

يتمّ التواصل بينهما، حتى ولو كان الهاتف مراقبًا كما زعم، بالطبع الرّسائل أعطت الذات فرصة لتأمّل واقعها عن بُعد، ومن ثمّ قامت أسماء بعمل مراجعة لذاتها وعلاقتها بواقعها، إلَّا أنها من الناحية الفنيّة لم تضف شيئًا للرواية. من الأشياء التي تُحسب للمؤلف، بناء شخصية أشرف ويصا، وهو رجل خمسيني أرستقراطي مسيحي، يحدث له التحوّل، مع دخول أسماء إلى شقته هربًا من مطاردة البوليس في الميدان. على الرغم من الارتباك في في شخص واحد على الإطلاق؛ فهو على تعامله مع الثورة وردة فعله أثناء قبوله بإخفاء أسماء في شقته، وإن كان ثمة خلل في تفاعله مع الثورة، فهو لم يقتنع بكلام أسماء بل حاول إقناعها بالعكس، ثم بعد ذلك يتغير موقفه عند رؤية الجنود يطلقون النار على المتظاهرين بعد أن أنهى علاقة جنسيّة مع إكرام. وهو ما أعقبه التحوّل الخطير بعدما كان كل همّه مطاردة الخادمة، ومطارحتها الفراش في غياب زوجته ماجدة، لتنقلب حياته رأسًا على عقب، متفاعلًا مع الثوار وفتح شقته لهم. وهذه الشخصية بكل ما حملته من إسقاطات واقعية وأقنعة لشخصيات حقيقية أطلت من مشهد التحرير إلا أن المؤلف استطاع أن يقدمها في بناء محكم، حتى في صراعها النفسي مع زوجته، وعلاقته بالخادمة، وصولاً إلى حالة التي يشير إليها. الترقى التي صعد بها متغلبًا على شهواته

الشاذلي، فقدم لنا بداياته والإكراهات التي

مورست عليه، وصولاً إلى قرار أن يتحوّل

إلى قنبلة موقوته، وهذا يُحسب له، وكأنه

### ونزواته، ليصير الوطن هو همّه الأول. وهو محاكمات على الورق

ذات البناء الذي قام به مع شخصية طه في ظنى أن سبب سقوط الراوى في فخ التناقض والمبالغة، هو سعى الكاتب لحاكمة الشخصيات الواقعية على الورق. فسعى الكاتب بتشويه صورتها. فجاءت يريد أن يربط بين تكوين الوعى والضغوط شخصية أحمد علواني متناقضة؛ فهو الاجتماعية والإكراهات السياسية. وهو ما تارة رجل متديّن يحرص على الصلاة وسط

يعكس تأثير المنظومة الاجتماعيّة والحقوق

السياسية للمواطن على تشكيل هذا الوعى.

في تعامله مع باقى الشخصيات ثمّة

عجلة في بنائها أو لنقل تناقضًا، ملامحها

وتكوينها يتجافى مع الواقع. فشخصية

اللواء أحمد علواني بما تحمله من صفات

مماثلة لشخصيات واقعية، إلا أنها فارقت

الواقع ليس في ملامحها وإنما فيما اكتنفها

من مبالغات تفوق الخيال؛ حيث أضفى

الراوى على الشخصيات صفات لا تجتمع

عكس كثيرين من أصحاب الناصب الرفيعة

يفضل أن يناديه الناس بلقبه الديني

"الحاج" أكثر من سيادة "اللواء أو الباشا".

بالطبع هذه مبالغة من الأسواني تتجاوز

حدود المنطق، فأصغر عضو منتسب لهذه

الأجهزة يرفض أن يُنادى بأقل من هذه

الألقاب: بيه أو باشا، فما بالك برئيسهم.

وبالمثل ما ظهرت عليه شخصية عصام

شعلان المناضل القديم، والذي اغتصب

من قبل، يسقط هذا السقوط المريع في أحضان السلطة، دون أن يقدّم لنا مبررًا

لهذا السقوط، وإن كانت وراءه تلميحات

لسقوط التيارات الشيوعية تحت قبضة

الأمن، لكن تاريخ عصام الفردي ووقفته

أمام الرئيس بمثابة صمام الأمان له من

هذا السقوط الذي انتهى إليه هو والأحزاب

الجماعة، كما أنه لا يريد أن تكون له ولا لأسرته امتيازات تَفْرُقه عن الآخرين، على الرغم من أنه يتمتع بسلطة تسمح للجميع بخدمته وتقديم يد العون، إلا أنّه طيلة مسيرته العمليّة لم يستغلها، بل كان دائمًا يرفع شعار النزاهة والتجرد والبعد عن الشبهات والصفقات والتدخّلات. ومع هذه الصفات التي تجعل منه نموذجًا مثالاً إلا أنه ضعيف في نزواته الجنسيّة فيبرّر لنفسه مشاهدة أفلام البورنو، بتبرير سخيف وغير مقنع أيضًا، وفي ذات الوقت ينتشى طربًا وهو يرى رجاله أثناء التحقيق مع أحد المشتبهين يتخلوّن عن الإنسانيّة، بعبثهم بزوجة المتهم عربى السيد شوشة وبجسدها في مقابل انتزاع اعتراف منه. ثمّ بعد ذلك نراه بهذه الصّورة الوديعة، صورة الأب الذي آلمه فراق ابنته الصغيرة عند ذهابها إلى الحضانة، فترك عمله بالجهاز يومًا كاملاً ليرافق ابنته دانية في يومها الأول في حضانة المدرسة، فلم يطاوعه قلبه على تركها وحدها في الحضانة، حتى عودتها. أب بهذه المشاعر لا يمكن أن يحمل داخله مشاعر المستبد والسّادية، حتى في ممارسته العلاقة الحميميّة مع زوجته. فهو يقلد ما يراه في مزوشية.

في الرواية حشو تفاصيل كثيرة، بدّد تماسُّك بنية النص وشتّت القارئ، مثل حكايات محمد الزناتي والد أسماء وماضى عصام شعلان وغيرها من الحكايات العجيبة، حيث لم يفت على الكاتب أن يعطى كل شخصية تاريخا خاصًا، سواء أكان لها دور مهمٌّ أم لا. وبالمثل شهادة سميرة إبراهيم، ورشا عبدالرحمن، وسلوى الحسين جودة جاءت مقحمة في السياق فقط للتدليل على انتهاكات النظام، وهي منقولة عن شهادات موثقة عبر اليوتيوب، وبعضها

الرواية إلى التوثيق والتاريخ.

أجناس كثيرة وثيقة الصلة بها أو منقطعة الصلة عنها، وحلول مفاهيم جديدة مثل الرواية ما بعد الحداثية بمعالجتها لثيمات أصغر بكثير من الثيمات الكبري، والرواية ما بعد الكولونيالية، ورواية التعددية الثقافية بإعلاء فكرة التسامح والتعددية الثقافية والحفاظ على موروثات الشعوب، وطقوسها الفلكلورية، وغيرها من أشكال اندرجت تحتها كالرواية الماجرة ورواية جماعة الأقليات، والرواية الرقميّة الرواية الميتاسرد، وغيرها، وأيضًا الواقعية (أصبحت الواقعية تخليص الواقعي من مبدأ واقعيته، بتعبير جان بودريار)، فالرواية أضحت جزءًا من عالم متغير يُحاكى ذاته، بل والأصح أن الرواية لم تعد «مرآة تسير في الطريق» مثلما وصفها ستاندال في مقدمة روايته «الأحمر والأسود» بل صارت تؤدى الوظيفة التي نهضت بها الأسطورة من قبل، أي "الفضاء الميتافيزيقي" الذي يلجأ إليه الأفراد للحصول على فسحة من "فك الارتباط" مع الواقع الصلب واشتراطاته القاسية والإبحار في عوالم متخيّلة لذيذة تشبه حلم يقظة ممتدًّا، كما رأتها لطفيّة الدليمي- أقول بعد هذا بكل طمأنينة إن هذه الرواية تفتقد للكتابة الخيالية، على غرار قول روجر ألن في مؤتمر الرواية العربية في إمارة الشارقة، عام 2008، عندما سأله صحافي عربي عن رأيه في

رواية صدرت مؤخرًا (وقت المؤتمر) لها عدة

وبواسطة ناشر شهير ليس أقل من بنغوين بوكس. فكان ردّ روجر ألن أن "هذه الرواية تفتقد لجنس الكتابة الخيالية، بل أشار إلى ضرورة وضعها تحت إطار كتاب لا رواية". بالمثل تبدو لي "جمهورية كأنّ" كتابة تفتقد للخيال، فالكاتب وقع كبطل كافكا في قصة "الأحراش المتأججة" في "أحراش معقدة متشابكة لا مخرج منها"، فلا هو كتب رواية بمفهوم الرواية، ولا كتب مقالاً سياسيًّا صريحًا، وإنما أشبه برقصة القوقازي بين البيتين بعد أن خانته قواه أثناء بناء بيت جديد بديلا عن البيت المتداعي، فصار لديه نصف بيت قائم ، وآخر نصف مبنى، أي لا شيء على الإطلاق. رحم الله المشعوذ الأخضر يحيى الطاهر عبدالله الذي تباهى بالخيال فقال "الحمد لله الذي لم يسلبني كل نعمة فمنحني نعمة الخيال". إذن، ماذا تكون؟ في ظني هي أقرب لمنشور

سياسى مناهض لأجهزة الدولة، ومع الأسف هذا الوصف لا ينطبق على رواية الأسواني فحسب، بل هناك كتابات كثيرة خالية من الخيال. ويتعمد ناشرها ظلم القارئ بوضع كلمة رواية على غلافها الخارجي، كنوع من مغازلة الجوائز، وربما لو ترك الأمر مفتوحًا لاستطاع القارئ قراءة العمل برحابة دون التقيّد بمفاهيم وتقنيات الرواية. لكن يضيّقون الأمر وأرض الله واسعة.

طبعات عربية وهي "بنات الرياض" لرجاء

الصانع، قبل أن يجيب سأله عن لماذا سأله

عن هذه الرواية بالذات فأجاب: لأنها

تستحق الترجمة والنشر باللغة الإنجليزية

#### ناقد وأكايمي من مصر مقيم في تركيا

مكتوبة في مواقع إلكترونية. وشهادة لبني درويش عن الـ9 من أكتوبر أمام ماسبيرو وبيشوى سعد هذه الشهادات أخرجت

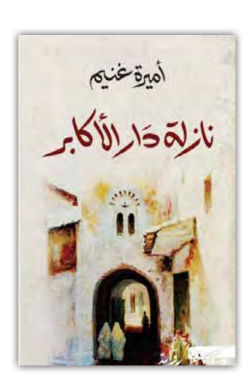
في النهاية - وفي ظل التغيّرات التي لحقت مفاهيم الرواية بتداخلها وانفتاحها على



# تأنيث النوازل والسرد الأنثوى

رواية" نازلة دار الأكابر" لأميرة غنيم

فاطمة واياو



رواية "نازلة دار الأكابر" للكاتبة التونسية أميرة غنيم الصادرة عن دار مسكيلياني للنشر والتوزيع - تونس، والحائزة على جائزة وزارة الثقافة التونسية كومار لسنة 2020 ، هي رواية عصيّة على التصنيف ذلك أنه رغم اعتماد الكاتبة على النبش في ذاكرة التاريخ التونسي من خلال استحضار المصلح الطاهر حداد، والأحداث التي شهدتها تونس على مدى فترة زمنية تمتد من ثلاثينات القرن العشرين إلى ما بعد ثورة الياسمين التي اندلعت سنة 2011 ، لتغدو الرواية سردا تاريخيا يحفظ الذاكرة الحكائية الأنثوية التونسية، ويقطع مع الاحتكار الأبوى للحكي وللسرد، ولكن أيضا للاحتكار التاريخي والفقهي والاجتماعي واضعا المرأة التونسية في مكانتها اللائقة والمستحقة.

"نازلة دار الأكابر" هي أيضا عبارة عن تاريخ مواز أو منسى أو ساقط من التاريخ الرسمى، من هنا تظهر أهمية مقاربة الرواية التاريخية وتطويرها لأنها المنفذ الوحيد للوصول إلى الحقيقة على نسبيتها. هكذا يصبح سؤال من قبيل: هل كتابة الرواية تفرض الإخلاص لتاريخ في النهاية هو في أغلبه تاريخ مزيف وانتقائي، أليس من العدل حين نقترب من الرواية المستندة على التاريخ أن نغرق في التخييل الذي ربما يجعل من تاريخ الأحداث نفسها صدقا ومتعة حقيقية؟ مشروعا. ما يعنى أن الرواية وجدت في التاريخ المنسى والمهمش منبعا خصبا للتخييل ومساءلة الواقع من خلال الإحالة

إحياء المدن في حقبة زمنية معينة ماضوية ولكنها

توظيف التاريخ من قبل الروائية سار على نفس منوال التوظيف المعهود حيث كان التخييل منبع السرد في الرواية ، فتوظيف الأحداث التاريخية جاء بغاية خدمة السرد ذلك أن هدف أميرة غنيم ليس السرد التاريخي بل الحكي الروائي من زاوية معتمة في تاريخ تونس الحديث، حيث وظفت بشكل ذكى الحدث السياسي والاجتماعي والسياقات الثقافية بل والاقتصادية كذلك. أليس "كل ظاهرة اجتماعية هي ظاهرة تاريخية" كما يقول باختين.

### الاحتفاء بالأمكنة والطبقات الممشة

أيضا تحيل على الزمن الحاضر، حيث الأحداث يمكن أن تستعاد أو تعاد غير أن ما ستجد أيضا مع "نازلة دار الأكابر" هو انتقالها إلى مكان قلما نجد له ذكرا في الروايات التاريخية، إنه الماخور، وبشكل ذكى هو ماخور أسود لتضعنا الكاتبة أمام حقيقة الإرث الثقافي الاجتماعي العربي وبالتحديد هنا التونسي الذي يعج بالتمييز والتفرقة بين بني البشر، فلا مكان هنا لـ"لا فرق بين عجمى أو عربي وبين أسود أو أبيض إلا بالتقوى"، بل هناك تمييز قائم على الجنس واللون والعرق والدين وربما



نازلة دار الأكابر تعتمد فضاء أسطوريا أيضا التمييز بين سكان المدن والحضر، وآخر واقعيا بل هي اعتمدت على الفضاء هؤلاء ظلوا ولعقود يمارسون التسلط التخييلي والفضاء الواقعى التاريخي، والقمع بل والاحتقار ضد البدويين. فحكاية عشق الطاهر حداد مثلا هي حكى وهنا ينتصر السرد النسائي في استدعائه تخييلي متعمد، قصدت من ورائه الكاتبة ليس فقط لتاريخ الأمكنة بل باعتماد أميرة غنيم أنسنة حياة الطاهر حداد الأنثروبولوجيا الثقافية، فإذا كان التاريخ ومنحها جانبا رومانسيا ربما يتعانق مع يكتبه المنتصرون كما يقال، فإنه في حكايات "دار الأكابر" كان التاريخ مرويا من طرف شاهدیه المهمشین ولم لا المنهزمون أمام البطولة.

#### التقنيات السردية

قوة الإرث الثقافي والاجتماعي.

بل إنّ الحكايات كانت بوحا وشهادة

ومكاشفة في لحظة اعتراف تاريخية لتكون

أصدق نقل للتاريخ الاجتماعي الواقعي

بعيدا عمّا كتبه مؤرخو البلاطات أو ما

دوّن في نوازل "وعاظ السلاطين" إن أردنا

أليس إذن دور السرد هو منح مكان

للمهمشين والمقصيين على صفحات السرد

التاريخي بشكل تخييلي وإبداعي يعيد

لهم مكانتهم الضائعة. لن أقول إذن بأن

استعارة عنوان كتاب على الوردي .

تطالعنا "نازلة الأكابر" استهلالا بشجرة عائلتي "النيفر" و"الرصاع" وهو ما يحيل على تقنية قل العثور عليها في الروايات العربية إن لم أقل انعدامها، غير أنها تقنية تحيل على السرد العالمي، خصوصا الآني من خلال الإحالة على الماضي. منه الإنجليزي/الأميركي مثلما نجد مثلا في رواية " نحن الكذابون" (We were liars) حيث افتتحت الكاتبة الأميركية إ. لوكهارت روايتها بعرض شجرة عائلة سانكلير. وهي

يغوص في ثنايا عائلتين من عائلات الأكابر في تونس على مدى ما يقرب من قرن من الزمن وعلى مدى ثلاثة أجيال، حيث تتشابه الروايتان في ذكر المناقب والتغافل عن صفات أقل ما يمكن أن يقال عنها الجانب النضالي، كي يصبح بطلا كامل إنها غير سوية، وهو تشابه في أغلب ظني محض صدفة ولكنه ينم مرة أخرى عن قوة التخييل. ومرة أخرى تنجلى أمامنا حقيقة أن السرد الروائي العربي وجد في استدعاء التاريخ منفذا آمنا لمقاربة الظواهر الاجتماعية والسياسية الآنية، ما يعنى أن الرواية وجدت في التاريخ المنسى والمهمش منبعا خصبا للتخييل ومساءلة الواقع

تقنية ربما لم يألفها السرد العربي ولكنها

كانت تقنية خادمة للنص باعتباره نصا

#### بلاغة نسوية

أميرة غنيم شهرزاد اللغة بكل امتياز حيث استطاعت أن تطوع اللغة بشكل راق

وعميق ينم عن امتلاك ناصية اللغة التي أصبحت أنثوية إبداعية حيث كفت على أنامل أميرة أن تكون لغة جامدة محايدة وعنيفة، هي على عكس ذلك تماما، سلسة عميقة ومعقدة الصنعة ولكنها متضامنة ومتغيرة تتقمص مستويات الشخصيات، حيث ينتقل مستوى الحكى صعودا ونزولا ما منح للتعبير السردي في "نازلة دار الأكابر" الصدق والتجانس والتضامن، يشعر القارئ بأن أميرة وراء صوت الحاكي/ الحاكية وهي أيضا وراء الساردة هند، ولكن في نفس الآن تمنح شخصياتها حرية الحركة والتعبير والفعل، هكذا بدت كل حكاية متجانسة مع الحاكي حيث لا يشعر القارئ بهوة فارقة بين مستوى الشخصية واللغة التي تحكى بها. ألا يمكن القول، بمجرد ما اختارت الكاتبة الغوص في عمق أحاسيس المصلح التونسي الطاهر حداد في التفاتة ذكية كانت مغيبة في مساره الفكري والاجتماعي والاصلاحي ألا وهي عشقه المستحيل لزبيدة، إن هذه الالتفاتة تنم عن النفس النسائي للرواية؟

"نازلة دار الأكابر" أضافت عمودا أساسيا وصلبا في بناء ثقة القارئ العربي في السرديات العربية النسائية، لقد استطاعت أن تدخل مناطق تابعة للقلم الرجالي كعادة الإبداع النسائي لتثبت بجدارة الاستحقاق الأنثوى في امتلاك القلم العربي. فثقة المتلقى هي رد واقعى إبداعي عن كل من ذهب إلى أن "اللغة ما تزال

أما عن اللغة فإن اعتماد الروائية على أسلوب الحكى المتسم بالبوح والاعتراف ينم عن أن القلم النسائي كان ولا يزال قلما اعترافيا بامتياز حيث ينفض الغبار عن التابوهات ويكشف عن مناطق مظلمة

إلى القلم الرجالي، وأعنى به بشكل عملي اللغة الكاشفة لمكنونات النفس البشرية خاصة بالنسبة إلى بطلات الرواية، نتلمس ذلك على سبيل المثال وليس الحصر: في بوح للاّ فوزية في محراب الولى الصالح سيدى محرز وأيضا اعترافات محسن النيفر على قبر بهية في مقبرة الزلاج. فأميرة غنيم لم تحد عمّا بدأته السالفات من الكاتبات سواء في الآداب العالمية أو العربية، ولعل استحضار فيرجينيا وولف مثلا وهي رائدة السرد النسائي الإنجليزي في بداية القرن العشرين يضعنا أمام التصنيفالعصى الحقيقة الأزلية وهي أن المرأة ومن خلال حضورها في السرد تؤكد بما لا يدع مجالا للشك بأن السرد غير المؤنث لا يعوّل عليه كما ذهب ابن عربي في حديثه عن المكان وهو يحتفي بأهمية الحضور النسائي. لم

تعد الساردة العربية مختفية وراء هوية

مستعارة أو لغة مغايرة للغة قبيلتها، بل

أصبحت كاشفة بكل شجاعة عن أدواتها

الإبداعية بجرأة وشجاعة تنمّ عن أن

حفيدات الطاهر حداد وللاّ زبيدة يرسمن

طريقا جديدا متنورا واعدا بمستقبل مغاير

لطالما كانت مناطق الخوف والهلع بالنسبة

#### الزمن المتشابك

أكثر عدلا وحرية وحداثة.

لم يتخذ الزمن في "نازلة دار الأكابر" منعرجا خطيا تصاعديا بل كان زمنا متداخلا، وهي تقنية ذكية من الروائية أميرة غنيم، هدفت من ورائها تجاوز الحدود الزمانية، لمقاربة واقع المجتمع التونسي من خلال الاختزال الزمني الذي وظفته الكاتبة بشكل ذكى والذى استطاع النبش في أهم فترات التاريخ التونسي الحديث والمعاصر ينم عن الاستفادة من

الأدوات التقنية للرواية، خاصة منها الروايات التاريخية، فمن مصيبة شديدة الوقع حلت بدار الأكابر في ثلاثينات القرن الماضى حيث ثقل التقاليد وأعراف المجتمع الأبوى، تنعرج الكاتبة وبشكل ذكى قافزة إلى الأزمنة المتفرقة باستحضار تقنيات التذكر والاسترجاع والحكى لتصل بالنهاية إلى أن النازلة ما هي إلا حب عذري خفي وانفتاح امرأة في بيئة تقليدية أبوية. وهي نازلة ستسير بالزمن التونسي إلى أفق أرحب واعد بالتغيير وبالثورة.

تظل أسئلة كثيرة عالقة تفتح أبوابا مشرعة على أسئلة مستقبلية، وهو أمرينم عن أن العمل الإبداعي هو العمل المفتوح على كل التأويلات ليصبح نصا يستدعى سرديات مستقبلية ربما تولّد أسئلة جديدة ليظل العمل الإبداعي الناجح هو النص المفتوح على مستقبل سردى إبداعي منفتح ومتجاوز للتصنيف الجنسي للإبداع الروائي. لعل أهم ما يمكن أن يحسب لرواية "دار الأكابر" هو لفتها لجزئية هامة لم تتطرق لها العديد من الكتب التاريخية والمتعلقة بتونس ما قبل الاستقلال، إنها وضعية النساء، وقصة غرام الطاهر حداد المتخيلة، ما يحيل على أن الرواية تمتح من معين التخييل الباذخ ولكن أيضا تغترف من حكايا الواقع الماضوى الذي بالتأكيد يفتح بابا للتأويل والتواصل مع الراهن، خاصة وأن الرواية زمنيا امتدت على فترة تاريخية هامة من تاريخ تونس الحديث. كما أن التقاط الروائية لجزئية تواجد المعمرين بتونس، تنمّ عن اطّلاع وبحث مستفيض في تاريخ تونس الحديث خاصة إبان فترة الحماية الفرنسية، والتي عملت على جلب

### احتفاء بالحداثة والتنوير

أوروبيين للإقامة بتونس.

لم يركز المتن السردي في نازلة دار الأكابر على

المصلح الاجتماعي والديني الطاهر حداد،

رغم أن انتقال الحكى خاصة من طرف

النساء كان يهدف بالأساس لتعميق ما

جاء به الطاهر حداد، فالطاهر حداد كان

أيضا صوتا مغيّبا في الحكى وهي تقنية

تنسجم مع واقع الحال لتوغل الروائية

في وصف التغييب والإقصاء الذي عرفه

الحداد حيا وميتا لفترات من تاريخ تونس

قبل أن يستعاد مع منح مجلة الأحوال

الشخصية للشعب التونسي التي جسدت

في حينها وربما إلى يومنا هذا قانونا أسريا أكثر تقدما وحداثة من العديد من قوانين

الأسرة في البلدان العربية والإسلامية.

فهل يمكن إذن أن نصنف رواية "نازلة دار

الأكابر" كرواية تاريخية؟ أعتقد أنه ورغم

اعتماد الكاتبة أميرة غنيم على النبش في

ذاكرة التاريخ التونسي، إلا أنني أميل إلى

أن الرواية هي اجتماعية تخييلية، بما فيها

عشق الطاهر حداد، إلا أنها اعتمدت على

النفس التخيليلي مستفيدة من الأحداث

التاريخية التي مرت ولا تزال تمر بها

تونس منذ الاستقلال مرورا بصدور مجلة

الأحوال الشخصية والإصلاحات الحداثية

البورقيبية، وانتهاء بثورة الياسمين

وسؤال المرحلة القادمة، فالرواية ابتعدت

كثيرا عن الشكل التقريري فحملت نفسا

تخييليا حكائيا بارعا دون أن تعدم من

تشريح لواقع اجتماعي وسياسي يتسم

بالنفاق والعنف والحسوبية والانتهازية.

رواية أميرة غنيم إذن إضافة هامة للتراكم

السردى النسائي التونسي بعدما كانت

الأقلام الجزائرية والمغربية هي الحاضرة،

خاصة في مجال الرواية، وهو أمر يليق

بتونس ثقافة وتاريخا ومنجزا نسويا.

عن الطاهر حداد يقول عميد الأدب العربي "لقد سبق هذا الفتى قومه بقرنين" وهو بحق سابق لزمانه والذى استطاعت رواية "نازلة دار الاكابر" أن تجسده من خلال تصويرها للأذى الذي لحق الشاب الطاهر الحداد لا لشي سوى لأنه نادي بتنوير فكرى دينى يمنح الحقوق والعدالة الاجتماعية ليس فقط للنساء بل أيضا للفئات الظلومة والهمشة.

ولعل أميرة غنيم استطاعت أن تتصيد

بشكل ذكى مآسى فئات عريضة من المجتمع التونسي التقليدي، خاصة منهم النساء، المومسات والعبيد، والمثليون وأيضا اليهود، والاجتماعية التونسية. لقد سارت على خطى المصلح الطاهر حداد حين لتّحت لقضية التعدد ولكن بشكل على سبيل الختام أكثر عمقا حيث يمتزج ظلم المرأة بالتعدد وبظلمها لأنها أيضا من الأقليات خاصة اليهودية والتى دأب المجتمع العربي الإسلامي على النظر إليهم بعين الاحتقار، حين اختار سي محسن النيفر أن يتزوج على سليلة الحسب والنسب للاّ زبيدة لم يجد سوى بهية اليهودية فهى مجرد يهودية ولن يضير أن تتزوج في السر وأن تكون في الدرجة الثانية في مقابل حفظ مكانة للاّ زبيدة سليلة الأشراف ليس احتراما لمشاعر هذه الأخيرة بل فقط حفظا لصورة عائلة

الأكابر التي ينتميان إليها. المصلح الحداد بدوره ينحدر من الفئات المهمشة لهذا كان تعاطفه أقوى مع كل المهمشين في المجتمع التونسي، ولعل خبرته بأوضاع النساء في الطبقات الفقيرة واطلاعه على عيش النساء في السجن الحريمي بالنسبة إلى الطبقات العليا دفع به إلى الثورة على التفسيرات الدينية الأبوية ونهجه منهاج الإصلاح القائم على العدل

الإصلاحات التي نادي بها الطاهر الحداد خرجت عن الإطار التشريعي، فقد كان لها أيضا أساس اجتماعي ما مكنه من النظر بعين المصلح الاجتماعي لوضعية النساء آنذاك، من هنا خروجه عن العديد من الثوابت التي جاء بها الفقه. هذا المعطى الهام جعل الروائية تسبر أغوار النفس البشرية من خلال حكايات وبوح كاشف لناطق مسكوت عنها والتي تختلج في نفسيات الشخصيات حيث يصبح الحكى والسرد الشفهى حافظان للذاكرة التاريخية

والساواة بين كل فئات المجتمع بنسائه

ومثلما ختم الحداد كتابه امرأتنا في الشريعة والمجتمع متفائلا بتغير أحوال النساء التونسيات، تختتم أميرة غنيم روايتها على لسان هند حفيدة زبيدة ونتاج تونس الحدادية إن صح التعبير والتي تعايش إرهاصات ما بعد ثورة الياسمين" ما يزال الأمل قائما يا هند، السر ههنا في المحفظة المقفلة. وقريبا.. قريبا جدا تفتح الأقفال". وانا بدوري أختم مقالى هذا بالقول بأن تونس بخير حين تمنحنا رواية بهذا الألق والإبداع والعمق، وتونس برائدات ورائدى الحداثة وهم كثيرون وكثيرات، ستسير خطوات ثابتة باتجاه ثورات ياسمينية هادئة تمنح تونس العدل والمساواة والمواطنة الحقيقية لكل الشعب التونسي.

كاتبة من تونس مقيمة في أسكتلند

aljadeedmagazine.com 212

# التفاوض مع الذكورة

### رواية "روثمان أزرق" لآمال الديب

### نهلة راحيل



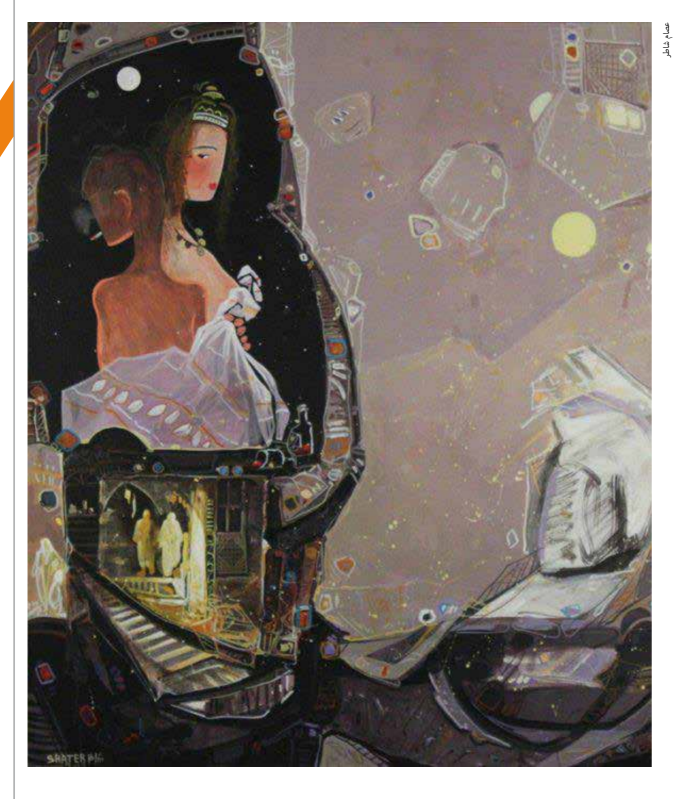
شاع مصطلح التفاوض لدى منظرى الدراسات ما بعد الكولونيالية - وعلى رأسهم: هومي بابا وجياتري سبيفاك - للتعبير عن محاولات المرء تعديل شيء فُرض عليه لأنه مرغم على البقاء معه ولا يستطيع قطعه تماما، حيث يتيح التفاوض، بهذا المعنى، أشكالا من الاعتراف المتبادل بين الذات المهمنة والذات المهمن عليها، وتسمح بالالتقاء بينهما رغم الاختلافات التي تبدو غير قابلة للحل. وقد استخدمت الباحثة النسوية البريطانية دينيز كانديوتي - المتخصصة في مجالات العلاقات بين الجنسين في الشرق الأوسط - هذا النموذج للتفاوض مع الهيمنة الذكورية التي تواجهها النساء بالأخص في مجتمعات العالم العربي والإسلامي، حيث تستخدم المرأة "التفاوض" كوسيلة لمقاومة المركزية الذكورية وطرح بدائل تمكنها من تحقيق ذاتها في مجالات أخرى لكونها مرغمة على الخضوع لذلك النظام الأبوى في بعض المجالات.

النساء في بعض مجالات العمل العام وفق طرح "كانديوتي" قد يرافقه بقاؤهن مقيدات بالتقاليد الخاصة التي يفرضها عليهن المجتمع الأبوي/ الذكوري خاصة داخل حدود الأسرة، وتختلف تلك القيود باختلاف ثقافة المجتمع وما يتيحه من سياقات تحرّر للمرأة، ولذلك فالمتفاوضات مع أشكال السلطة الذكورية يحاولن الحصول على حقوقهن التي تظهر بوصفها حقوقا قابلة للتفاوض.

من هذا المنظور، ترتبط حقوق النساء في بعض

المجتمعات بقدرتهن على مقاومة التبعية الذكورية

واقتسام السلطة معها، بعد أن تبلور وعيهن بضرورة خلق مساحات مشتركة بين الرجل والمرأة، في الوقت الحالي، لصعوبة التخلُّص التام من اشتراطات الثقافة الذكورية والوصول إلى الإصلاح المرغوب. ولكن هذا التفاوض جعل النساء يخضعن في بعض الأحيان - كما تؤكد "سيلفيا والبي" - ليس فقط للأبوية الخاصة (داخل الأسرة) إنما أيضا للأبوية العامة (بساحة العمل). إلا أن هذه الاستراتيجية قد أجبرت بعض النساء على الامتثال للطاعة الذكورية وقبولها - ولو بشكل مؤقت - مقابل الحصول على مزيد من الخيارات التي تحقق لهن طموحهن الخاص بعيدا عن الإطار الأسرى اليومي الذي يحكم الذكر (الزوج - الأب - الأخ) السيطرة عليه، ورغم أن هذا التفاوض قد يمثل لدى النساء خطوة مرحلية مؤقتة يمكن التكيف معها في سبيل الوصول إلى التغيير الجذري المأمول، فإن التحذيرات من مخاطر هذه الاستراتيجية تكمن في أنها تجسّد مسار القوة المؤقتة التي توحى بضعف المرأة أو عجزها أن تكون ندا للرجل أثناء المطالبة بحقوقها. ولذلك فإن التفاوض مع الذكورة "قد يظهر كمرحلة طبيعية أو كمرحلة أزمة" وفق التأثيرات اللاحقة للمرحلة، التي قد ينتج عنها استسلام النساء لهذا الواقع وتوريث هذا التقليد من الامتثال إلى الأجيال اللاحقة من الفتيات في ظل



مبررات مجتمعية - يرعاها الذكر أساسا الاجتماعي لحياتهما معا. والأنثى أحيانا - تضمن التبعية النسوية وتشّرع الحماية الذكورية، أو قد ينتج نساء في ظل قوانين الذكورة عنها في النهاية التوزيع العادل للأدوار بين الرجال والنساء في المجتمع وتحسين

تطرح رواية "روثمان أزرق" للكاتبة المصرية آمال الديب الصادرة في طبعة ثانية عن خيارات المعيشة التي تصنع النسيج دار دريم عام 2020، خطابا نسويا يبتعد

عن الافتراضات النسوية النابعة من المركزية الغربية، ويقترب أكثر من وضعية النساء في المجتمعات العربية التي تحاول فيها المرأة التكيف مع ظروف مفروضة، بجوار النضال من أجل الإبقاء على هويتها الأنثوية كوسيلة لتعيين الذات. وهنا

العدد 72 - يناير/ كانون الثاني 2021 | 195 aljadeedmagazine.com 2194

تجسد الرواية الكيفية التي تحاول بها المرأة التفاوض من أجل اكتساب مزيد من تقدير الذات وتحسين الأوضاع المعيشية ضمن إطار هويتها الجندرية وسياق علاقاتها

تسرد الرواية حكاية امرأة عاملة، أرملة طرف منهما للآخر حتى في ظل الشروط وأم لطفلة، تمر بتجربة حب تجمعها برجل متزوج ينجم عنها حمل ثم إكراه على إجهاض الجنين بعد مطالب متكررة من الحب، ليعقبها فترة حاسمة من التحولات التي تنتاب علاقتهما، واستمرار تفاوض المرأة - رغم ذلك - مع الوضع المأزوم واختلاقها مبررات تتحدى الظرف وتسمح بالالتقاء بالرجل مرة أخرى رغم أو أكثر واقعية، أو حتى أكثر تجلدا.. وربما خذلانه لها ومواقفه السلبية معها.

يلتقى القارئ بأول أشكال هذا التفاوض على حاله، ولا حتى أرواحنا، بل لا سيما بداية من العنوان الذي قام بدور المحفز الرئيس لاستنطاق النص، ف"الروثمان الأزرق" نوع من ماركات السجائر التى اعتادت الحبيبة توفيرها لصديقها حتى لا يشعر للحظة معها أن شيئا ينقصه، فالرعاية الأمومية التي تعطيها له طوال الوقت بدت لها الضامن الأوحد لسطوتها ولبقائه في آن، وهو ما يحيل إلى الخطاب الذكوري الشائع حول ارتهان ما يقدمه الرجل للمرأة بمقدار ما تمنحه له من تدليل وما تبذله لأجله من تضحيات.

وبمرور السرد، تكسر الكاتبة آلية الانحياز مستقرة وأستطيع أن أكون إنسانا طبيعيا للصوت النسوى المتبعة في أغلب سرديات المرأة التي تفرد المساحة النصية للبطلة كي تمتلك وحدها سلطة التمثيل والصوت والمنظور، فتفسح المجال للصوت الذكوري الذى يسرد عوالمه الداخلية والخارجية ويكشف عن وقوعه - هو أيضا - ضحية لبعض الأعراف المجتمعية رغم تورطه في

الأزمة. وهنا، يمكن القول إن استحضار يختبئ هناك بين هذه الجفون؟!" (الرواية، صوت الرجل جاء لإثبات صوت المرأة، ص ص 58، 59).

ولم يلغ أيّا منهما الآخر، فتوزعت مركزية فتتساوى لدى الكاتبة الثقافة الذكورية التسلطة مع السلطة الحاكمة في مظاهر السرد بينهما تماشيا مع النسق التي الاستبداد، فالتجربة الإنسانية في مجملها أرادت الكاتبة تمريره؛ وهو احتياج كل خاضعة - بشكل ما - لهيمنة أعلى تمارس قهرها على الأفراد - رجال ونساء - الذين الاجتماعية غير المنصفة بين الرجل والمرأة. فإذا كان صوت المرأة بالرواية قد سمح لنا يحاولون التحرر والمقاومة كل بطريقته. فمثلما اتضحت أدوات الإكراه والتسلط بالاطلاع على أزمة واقعها بعد أن أيقنت في تجربة الإجهاض، نراها جلية كذلك أن الرجل/الجتمع لم ينصفها، وكشف لنا ما تعانيه من تبعات نفسية واجتماعية، في إحكام السلطة على المعارضين وفرض الوصاية على آرائهم، فأحد شباب العائلة ف"البنت التي كنتها منذ زمن بعيد تغيرت ملامح روحها.. صارت أكثر نضجا.. ربما، يتم اعتقاله لاعتراضه على التفويض رغم عدم خروجه عن مبادئ التظاهر السلمي، لتتساءل عن مصيره غير المقيد بالتجربة شاخت وتكابر ما زالت! لا شيء يبقى الفردية بل يتعداها ليصل إلى المجموع "هل هو عام من عمر ذلك الشاب ضاع وراء أرواحنا! تراودني الرغبة في أن أهرب لبعض تلك القضبان، وذنبه أنه قرر أن يعترض الوقت مما أنا فيه فأحبك في خيالي، لكنني على التفويض بالقتل، حتى لو كان مخطئا ما ألبث أن أفيق على وجع بروحى يتصاعد فليس هذا هو عقابه المناسب.. ليس لهم كنفثات دخانك الشره، حين تشعل أن يحرموه من أبسط حقوقه في الاعتراض السيجارة من الأخرى!" (الرواية، ص 12). فإن صوت الرجل - من موقعه السردي بسلام" (الرواية، ص 72). - جاء ليستنطق الثقافة الأبوية ويعرى

#### تحيزاتها الأيديولوجية، فيؤكد خطاب نساء ضدالنسوية

الذكورة تناقضاته الشعورية/الفكرية تجاه

المرأة، التي "ربما هي لا تعرف أنني أعاقب

نفسى قبل أن أعاقبها على هذا الخطأ

الشنيع الذي تورطت فيه، لو كانت ظروفي

من تلك التي عشتها بين يديها... أعترف

أننى لا أطيق أن أضع أصابعي على بطنها

التي كانت تحمل ابني وأنني من أجبرتها

على التخلى عنه.. كيف أتلذذ بالنظر إلى

عينيها وأنا أضاجعها إن كنت أعرف تمام

المعرفة أن ابنى ذا الذي اشتركنا في قتله

يشكك الخطاب النسوى بالرواية في مدى مشروعية مقاييس النسوية الغربية ومواءمتها للسياقات الثقافية والاجتماعية لقضايا المرأة المنتمية إلى ثقافات العالم العربي، فالنسق المضمر بخطابها يعترف لتزوجتها، لم أكن أبحث عن سعادة أكثر بالنضال من أجل حقوق المرأة ودعم إنسانيتها دون تحيز أو قيد، ولكنه لا يؤيد النسوية الغربية المعاصرة التي لا تعكس تجارب النساء جميعا، وربما تؤدي للانقسام بين الرجل والمرأة، فهي ترى أنه على النساء والرجال توحيد قواهم لتحقيق

ولذلك تفصل الكاتبة بين استقلالية الرأة وحاجتها - أحيانا - إلى الحماية، وتعلن قبولها لأن يتحمل الرجل (ابنا أو زوجا) مسؤوليتها المعيشية في ظل صعوبة الأوضاع الاجتماعية والاقتصادية، فهي تفاوض في جزء من شروطها النسوية التي قد لا تخل بمقاومتها للهيمنة الذكورية، مقابل التخفّف من بعض ضغوط الحياة والحصول على الأمان الاجتماعي ولو كان

برعاية ذكورية.

من هنا تبرر الساردة لنفسها حاجتها لمولود ذكر يرعاها وابنتها في المستقبل، ويكفل لهما - بشكل ما - الأمان المادي والاجتماعي. ولا يمكن أن ننظر إلى ذلك المنحى بوصفه نوعا من "النسوية الذكورية"، وهي التهمة الجاهزة الموجّهه للخطاب النسوى المغاير للخطاب النسوى الرائج، بل هو في الأساس موقف إنساني يبرز ما تعانيه المرأة بسبب هويتها التقاطعية كأنثى، وكعاملة متوسطة الحال، وكأم أرملة تعيل أسرتها، في مجتمعات لا تكفل في الغالب الفرص المتكافئة للنساء وللرجال.

فالمعلن من الخطاب السردي هو الرغبة في إنجاب ذكر يكون هو "الحامي" و"العيل"، والمضمر هو ما يمكن تأويله بعدم منحه صلاحيات أو مزايا تزيد من سلطته الذكورية أو تبرر تراتبيته النوعية مساواة؟ أين هي؟". (الرواية، ص 97). "الليالي العشرون التي كانت عمر علاقتي بجنينى بعد أن شعرت بوجوده غيرتني كثيرا، وبخاصة أننى كنت أوقن أنه ولد، لم يكن مجرد إحساس، بل كان ذلك يقينا يتلبسني... كنت شغوفة بذلك الإحساس الرجعى تماما وسعيدة به، أن يكون لي ولد يحميني وابنتى حين أبلغ مرحلة الضعف المحتومة، يحمل عنى بعض ما يثقلني، بل ويذكرني دوما بأبيه" (الرواية، ص 42).

وفي هذا السياق، تُحمّل الكاتبة النظام مع الجسد الذكوري، بما يتوائم مع رؤية المجتمعى بأكمله مسؤولية قهر المرأة، وتشير في نسيج سردها إلى أن تحسين وضعية النساء في المجتمعات العربية يرتبط في الأساس بالإصلاحات التي يجب أن تمس المؤسسات الاجتماعية والسياسية، وبالتغييرات التي يستوعبها الخطاب الدينى فيما يخص المرأة، فالنضال من الأحرى أن يكون موجها ضد الفقر والمرض والجهل والعنصرية، وغيرها من مفاهيم تغيّب العدالة الاجتماعية بين

أبناء المجتمع.

لذلك تكشف الساردة، عبر مونولوج بوحى ويتراقص مرتعشا كسرب من النمل ينقل مكثف، إحساسها بالظلم الاجتماعي وصعوبة مواجهة تبعاته منفردة، منتقلة إلى صيغة الجمع - وليس المفرد (الأنا) - من ضمير التكلم، لتنسحب عائدية التجربة الذاتية على جميع النساء اللائي يتعرضن لإخفاقات مجتمعاتهن وأنظمته الثقافية، فتُضمّن - بالتالي - ذاتها داخل الأنا الجمعية النسوية "حياتنا الخاصة مزيج من القهر والعبث، ووطأة الإحساس بالقهر.. أين العدالة في احتمال المرأة وحدها عواقب كل علاقة بالرجل؟ سواء كانت زواجا فاشلا أم علاقة مفتوحة أو حتى علاقة عابرة؟ ثم نتشدق بأن هناك

#### كتابة الجسد الأنثوي

أتاحت عملية التفاوض للكاتبة تمثيل جسدها خارج نمطية التعبير عن "أزمة الجسد الأنثوي"، ففي هذا الستوى من التمثيل تبدو الكتابة الروائية عن الجسد بعيدة عن تصوير التشيىء الجنسي لجسد المرأة والتركيز على تبعيته للرجل. لذلك يبدو الجسد الأنثوي في النص متعالقا (الرواية، ص 116).

الكاتبة القائمة على تكريس "احتياج" كل طرف للآخر دون تمييز أو سيادة.

فكانت كتابة الجسد - من هذا النظور -أداة تؤكد بها الساردة مشاعر الانفصال/ الاتصال التي تحكم العلاقة الحياتية بين الرجل والمرأة، وتبرز التجاذبات اليومية التي تأرجح كل منهما بين الانجذاب والنفور في علاقته المركبة مع الآخر "حين ألتقيه سأكون في كامل أناقتي، فلا بد من فرصة مغايرة كي أفعل، سأترك الماء الساخن حد التبخر يتخلل كل مسامى، مخزونه الشتوى في صفوف متلاحقة على جسدى. كم فتننى الإحساس بأنوثتي بين یدیك، حتى صرت أتلذذ برعونتى تحت زخات الماء... سأزيل كل شعرة زائدة بجسدى، وأسكب من كل أنواع العطور التى يكتظ بها درج الكومود على رقبتى وتحت إبطى وفوق سرتى حتى ترتوى كل مسامى تماما". (الرواية، ص 18).

ولذلك فرضت حالة التجاذب السماح للرجل بتمثيل سلطة الجسد الأنثوي عليه، على خلاف النسق النسوى التقليدي الذي يهمين عليه صوت المرأة في سرد حكاية الجسد بهدف كشف سياسات الهيمنة الذكورية، ليعكس الخطاب الروائي وعيا مغايرا بشأن جسد المرأة وتداعياته الوجودية على الطرفين "الغريب أننى لا أجرؤ أن أذهب إليها، وأخشى أن ألتقيها.. لم أضعف أمام أنثى مثلما حدث معها، أكون مقررا فيما بيني وبيني أنني لن أضعف أمامها، وحين أسمع صوتها أو أراها في أحد الأحلام أشعر بالرغبة الجارفة في احتضانها، بل وفي مضاجعتها أيضا"

aljadeedmagazine.com 2124 196

فلم ينشغل الخطاب الروائي بتكريس البيولوجي أو على المستوي القيمي -الثنائية النمطية (الرجل/الجاني - المرأة/ الضحية)، وتمثلت إدانة المارسات القمعية ضد جسد المرأة - وعلى رأسها الختان - بأسلوب سردى سلس دون المتلقي: "في الصباح وأنا أحمّم صغيرتي قالت لى: يا ماما فيه واوا في البيبي. ذلك التشوه النفسي الذي تسببوا لك فيه، شيطانها كبندول ساعة لا يكف أبدا عن الاهتزاز، ودائما يرغب، ومرات وصوله أقل ومهما وصل فهو يرغب في المزيد، والمزيد، فمخطئ من يظن أن ختان المرأة يحل أي جزء من المشكلة، بل هو يعقدها أكثر". (الرواية، ص 84).

غير خاضع لاشتراطات العقل، فلم تمل الكاتبة في نصها إلى تجسيد الصراع بين دور المرأة الخاص (الأمومة والإنجاب) ودورها العام (العمل والدراسة)، بل جسدت السلوك الأمومى بوصفه غريزة فطرية لا تتعلق بظروف الأم أو تجربتها الخاصة في الحياة، ولذلك جاءت تمثيلات الأم/ الأمومة في النص بصورة غير نمطية، حيث

اكتسبت مفهوما يرتبط بالاحتياج الذي أزمة الجسد الأنثوي - سواء على المستوى للسنوي فيه الرجال مع النساء بعيدا عن تفاوضاتها المستمرة - استجابت للقمع الجسدي/المجتمعي وتخلت عن ذلك



العدد 72 - يناير/ كانون الثاني 2021 | 199 aljadeedmagazine.com 21231 198

# أساليب سردية لابتكار القسوة

# حازم كمال الدين والوقائع المُربكة لـ"سيدة النيكروفيليا"

### محمود الغيطانى



ثمة مقدرات سردية تتأتى لبعض الكتاب تجعلهم قادرين على الإمعان في أسلوبيتهم الروائية التي تساعدهم على ابتكار طُرق سردية من شأنها أن تجعلهم يغوصون في العالم الروائي الذي يكتبونه للدرجة التي تجعل الكاتب والمتُلقّى معا لا يتخيلان أيّ عالم آخر خارج هذا العالم الروائي المنْغمسين فيه، حتى لكأن العالم من حولهما قد ذاب أو تلاشي ولم يبق سوى هذا العالم الروائي الذي يغوصان فيه معا إلى أعماق لا يمكن لهما أن يخرجا منها بسهولة، ولعل الروائي في مثل هذه الحالة يكون مُتشبعا أيما تشبع بعالم الذي يصوغه، يحيا فيه، مُتشربا إياه، مُتماهيا معه للدرجة التي تجعل من المُتُلقى مُشاركا إياه الحياة في مثل هذا العالم بما يبتكره الروائي من خيال أو أسلوبية قادرين على الإمساك بتلابيب هذا المُتُلقى الذي لن يُفك أسره إلا مع انتهاء الروائي من روايته بكتابته لمُفردته الأخيرة من هذا العالم.

هذه الحالة من التماهي مع العالم مثل الروائي - سواء بالنسبة إلى الكاتب أو المُلقى - هي ما نلمحه حينما نقرأ رواية "الوقائع الرُبكة لسيدة النيكروفيليا" للروائي العراقي حازم كمال الدين، وهي الرواية التي يحرص فيها كاتبها على درجة من الإدهاش، والتساؤل والانتظار والإثارة؛ الأمر الذي يجعل القارئ أسيرا للحدث الروائي غير قادر على التخلص منه، أو التخلي عنه، أو إعطائه ظهره إلا بانتهائه من الرواية بالكامل، أي أن الروائي هنا نجح تماما في جذب انتباه القارئ حتى اللحظة الأخيرة، وهو جذب الانتباه الذي يجعل القارئ - أثناء قراءته - مُتعجلا لمعرفة الأحداث القادمة، وما سيجد فيها؛ مما يجعله شاعرا باللهاث الحقيقى أثناء تخطى سطور الرواية الراغب في السباق معها من أجل كشف ما ستأتى به السطور الجديدة القادمة، كما لا يفوتنا أن الروائي، هنا، كان حريصا على ألا يعطى القارئ المعلومات والحقائق دفعة واحدة، بل كان يتلاعب به، يبث له المعلومات بشكل شحيح، مُستمتعا بحالة التساؤل الدائمة التي من شأنها أن تتلبّسنا؛ الأمر الذي يجعله مُتمكّنا من السيطرة على ذهن المتُلقى حتى اللحظة الأخيرة، وهو ما يسترعيه الفن الجيد الذي يخلق حالة من حالات التساؤل والانتظار الدائمين اللذين لا يمكن الإجابة عليهما إلا في نهاية العمل

مثل هذه الحالة الفنية التي حرص عليها الروائي حازم كمال الدين تؤكد لنا أننا أمام روائي مُتمكّن من أدواته الفنية، يمارسها بدراية وخبرة ودربة، ويعرف جيدا ما يجب عليه أن يفعله من أجل امتلاك قارئه وعدم إفلاته إلا مع كلماته الأخيرة. في سبيل تحقيق هذه الإثارة والتساؤل الدائمين عن السر وراء الأحداث المُريبة - وهو الأمر الذي يجعل الكاتب مُتملكا لقارئه - نُلاحظ أن الروائي يبدأ روايته بمشهد شديد الإثارة، يتشابه تماما مع ما نشاهده على شاشات السينما من مشاهد



تأسيسية تعمل على التمهيد لما سيأتي فيما بعد من أحداث؛ حتى أننا سنظل نتساءل: ما السبب وراء كل ما يحدث؟ ومن هؤلاء الأشخاص؟ ومن هو الرئيس المتُحكّم في هذا العالم؟

نقرأ في الصفحة الأولى "وكأنها تريد أن تقفز فوق مزارع الخنازير أو تمزق المنعطفات التى يتصاعد إيقاع ظهورها

كلما ازدادت سُرعتها. العملاق الأشقر يجلس خلف المقود مُدججا بشتائم فريدة مُؤلفة من كلمات إنجليزية بريطانية، وهولندية فلامانية، وأكوام من الأصوات. شفتاه تقبضان على سيجار يكاد ينتصف، ويداه مهووستان بإدارة مقود العربة وتعديل ربطة عنقه، وفتح الدرج الأمامي

بسماعة لاسلكية وميكروفون يرطن من خلاله طوال الوقت بمزيج من خضوع خادم، وعجرفة سيد. يوهان دو فريز يرعد ويزبد، ثم يهز رأسه ويطأطئ، ليعود فيصرخ مُزمجرا أنه سيفعل، ويشدد على أنه سيفعل، ويقسم أنه سيفعل، ثم يجدّف مُشددا بلغة سوقية على أنه سوف بعنف وإغلاقه بوحشية. أما أذنه فمبرقعة يفعل: سأريها نجوم الظهر حالما أصل

العدد 72 - يناير/ كانون الثاني 2021 | 201 aljadeedmagazine.com 200

بروكسيل. أقسم بالخالق بأنى لن أكون يوهان دو فريز إذا لم أرجعها إلى شق أمها! أقسم بالمسيح إنى سأدخلها إلى أعضاء أمها التناسلية من الدبر! لا تفهم ما أعنى؟ سأزيل الشعيرات التي تسيّج دُبر أمها حيث جف البراز، وأقتحم الفتحة الخارجية نهاية الجهاز الهضمي التي ينتهي بها المُستقيم الذي هو آخر أقسام الجهاز الهضمي، وأفتق جزءا من المُستقيم حتى أصل أعضاء أمها التناسلية، وهناك سأحشرها وأدفنها! ويختتم شتائمه السوقية المُربجة بمصطلحات طبية بنبرة تجاهد استحضار اللغة الدبلوماسية: عفوا؟ لم أسمعكم جيدا! طيب! كما تحبون! لن أتجه إلى مدينة بروكسيل! إلى أين؟ كما تأمرون! سآخذ الهاى واى حالا! حاضر سيادة الرئيس! هكذا كانت الليموزين تشق الطُرق المُتدة من قرية أيفِرْبَرخ الفلامانية المُتاخمة للعاصمة بروكسيل إلى الهاي واي المتُجه بعيدا عن العاصمة، بينما أنا داخلها لا أقوى على إيقاف التبول على نفسي وعلى الأريكة الوثيرة من الرعب".

إن هذا الاقتباس الذي كان بمثابة الافتتاح لرواية كمال الدين يُدلل على ذكاء الكاتب ومقدرته على استلاب قارئه والسيطرة عليه للوهلة الأولى، بل والاحتفاظ بانتباهه حتى الرمق الأخير منه؛ حيث سنظل نتساءل: من هذا اليوهان الذي يسبّ مثل هذا السباب، ومن هو هذا الرئيس الذي يتحدث معه يوهان بمثل هذا الإجلال، ومن هي التي سيفعل بها يوهان كل هذا؟ بل ومن هذا الراوي الذي يروي هذه الأحداث بينما يتبوّل على نفسه؟ كل هذه التساؤلات لا بد لها أن تتواتر على ذهن القارئ أثناء قراءته لمثل هذا المقطع الافتتاحي الذي كان بمثابة مشهد تأسيسي

الروائي لدى حازم كمال الدين.

وركلا "في ذلك القسم الوثير من السيارة نطّت عضلاته، واحمّرت عيناه، وشنّفت عنقه لم تتوقف عن التراقص أمام وجهى، تستسلم أمامه هكذا؟

للسرد الروائي، يعمل الروائي من خلاله على بناء أحداث روايته، ولعلنا نلاحظ هنا أن الجزء الافتتاحي للرواية يحمل من الأسلوبية ما يقترب بها كثيرا من الشهدية التي تجعل القارئ يرى أكثر مما يقرأ، حتى لكأنه يجلس أمام شاشة السينما، يرى ما يقرأه من صور حية يتم استعراضها أمام عينيه، وهي أسلوبية يتميز بها السرد

مع مُتابِعة الحدث المثير يصل يوهان بسيارته إلى مرآب ما، ليهبط من السيارة مُتّجها إلى نصفها الخلفي محاولا إخراج إحدى السيدات منها بعدما يوسعها ضربا فردتا أنفه، وهدر فمه برعود تلك اللهجة الفلامانية المُغرقة بالمحلية التي يصعب فهمها حتى على أبناء البلد. ركلاته لم تكن لتخطئ الطريق إلى بطني، وربطة وخصلات شعره ما كفّت عن الذهاب مع الريح، والعربة ما كلّت من التأرجح كالمهد كلما انهال علىّ بما ملكت يداه". إن وصول القارئ إلى هذا المشهد يثير في نفسه الزيد من التساؤلات، ويعمل على شدّ انتباهه أكثر من ذي قبل؛ فلِمَ يفعل هذا الرجل مثل هذا الفعل بهذه المرأة، ومن هي هذه

والركل، المرأة التي معه من السيارة ليبدأ في سحلها على الأرض خلفه بينما يعبر بها العديد من المرات، ويدخل العديد من الماعد ليخرج منها، ويعود إلى عبور المزيد من المرات منها الطُّلم، ومنها النُّويء، إلى

حينما تستيقظ تلك المرأة من غيبوبتها تُلاحظ أنها في غرفة خافتة الضوء مُلقاة على أحد الأسرّة بينما يراقبها يوهان الراغب في المزيد من العنف، وحينما تحاول الاقتراب من أحد النوافذ يحذرها. تفكر الرأة كثيرا، وتخبره بأن الرئيس سوف يعيد الأمور إلى نصابها؛ مما يجعلنا نُعيد التفكير والتساؤل عن هذا الرئيس

يفعلانه، والمتعلق مصيرهما به. يترك يوهان المرأة عدة أيام من دون طعام أو ماء مما يجعلها تدخل في حالة من الهلاوس التي اقتربت بها من حافة الموت الحقيقي؛ لذلك حينما يدخل إليها بعد عدة أيام يجدها في "البانيو" كالجثة الميتة تماما؛ فيسرع بإخبار الرئيس الذي يهدده بأنها إذا ما ماتت فسوف يقتله؛ الأمر الذي يجعل يوهان يشعر بالكثير من الفزع ويسرع لإنقاذها واستدعاء الطبيب من أجلها! إلى أن ينقلها إلى حجرة أخرى من خلال رحلة جديدة بالليموزين، وفي هذه الحجرة يدخل عليها أحد الأطباء الذي يحقنها بحقنة تحوّلها إلى مُجرّد جثة ميتة وإن لم تفقد الوعى بما يدور من حولها "كبّلني يوهان العملاق وزرقني الطبيب حقنة، سأعلم لاحقا أنا مُؤلفة من المرأة التي تكاد أن تُقتل بين يديه، ولِمَ مساحيق Coup De Poudre ومُستخرجة من أخطبوط ذي حلقة زرقاء يعيش في المُحيط الهادئ. خلال دقائق طفوت في يستخرج يوهان، بعد فترة من الضرب عالم تماهت فيه حدود اليقظة والنوم، والوعى والإغماء، والحقائق والأوهام، وأمسى جسدى عضلة مشلولة باردة باءت

الذي يتحدثان عنه، والمُسيطر عليهما وما

كل محاولاتي لتحريكها بالفشل". إن حقن المرأة بهذا السائل الغريب يجعلها أن يصل بها إلى إحدى الغرف التي يلقيها مُجرد جثة ميتة تماما، ويفقد جسدها أيّ

المُفركة التي يقولها يوهان للزبائن"!. هذا التنكيل بجثة المرأة يكتسب قدرا أكبر من القسوة التي يحرص الكاتب على سردها في سطور روايته، أي أنه يمعن في القسوة إلى حد بعيد في الوقت الذي يتساءل فيه القارئ عن السبب في هذا الفعل، ولم يحرص هذا الرئيس المجهول على التنكيل بجثتها بمثل هذا الشكل البشع؛ لذا تقول "مرّ على بدني شتى أنواع الرجال، ومن كثرتهم أحيانا اثنان في اليوم الواحد، ساورني الاعتقاد بأن رجال كوكبنا هجروا أجساد النساء النابضة بالحياة وانقضوا فقط على رفات الميتات! على مراحل أدركت أن فيهم متعهدي دفن، وأطباء عدليين، ورجال دين، ومُدانين بأحكام جنائية لانتهاك الجثث، وأن استمتاعهم بتلك العملية ناجم عن برودة الجسد الطازجة كما عبر أحدهم ليوهان، أو لأن شريكة

مقدرة على الحركة أو رد الفعل، حتى أن

عينيها لا تتحركان رغم أنها لا تفقد مقدرتها

على الوعى بكل ما يدور من حولها، وإن

كانت لا تمتلك المقدرة على فعل أي شيء،

ولا حتى الهمس، أي أنها تتحول إلى

جثة، تبدو لمن يراها مُجرد جثة طازجة

الموت منذ دقائق، وهو ما رغب فيه يوهان

والرئيس؛ فحقنها بهذا المُخدر كان هدفه

بالفعل تحويلها إلى ما يشبه الجثة لمن

يراها من أجل استغلالها في تقديم جسدها

إلى أصحاب الرغبات الجنسية الشاذة

الذين يرغبون في مُضاجعة الجثث، بل

وجعلوا تسعيرتها خمسة آلاف يورو للمرة

الواحدة، وإذا ما طلب الشخص أيّ طلبات

إضافية تتم مُضاعفة سعر مُضاجعتها!

ربما يبدو لنا مثل هذا الفعل الإجرامي

موغلا في القسوة، والإبداع من أجل

ابتكار طُرق جديدة لاستغلال البشر في

عالم الدعارة، كما أنه فعل شيطاني من

أجل عقاب امرأة بجعلها ميتة بينما هي

في حقيقة الأمر حية تُرزق؛ لذلك يبدو لنا

تأجيرها لأصحاب الرغبات الشاذة بمثابة

التنكيل بجثة "ذلك الحدث الخارج عن

أيّ أعراف افتتح زيارات لرجال تفننوا في

وطء جسدى المُسجّى على سرير تحته

جهاز التجميد. كل تلك الفترة وأنا أراقب

ما يحدث، تتنازعني يقظة عقلي وموت

جسدي. بواسطة تعليقات بعضهم أثناء

انتهاك جثماني، أو قبله، أو بعده، أدركت

أنهم مهووسون باجتراح لذتهم الجنسية

مع الأموات. ولقاء ذلك يتقاضي الرئيس

مبالغ أسطورية. 5000 يورو سعر اللقاء

حديثا إثر تناولها جرعة هيروين زائدة، أو

لسقوط رأسها على زاوية الطاولة بطريقة

إن حديث المرأة عن النماذج الشاذة التي مرت على جثمانها يحمل الكثير من الدهشة والإمعان في التنكيل والرغبات غير المعقولة "من تلك النماذج أشقر مهزوز الشخصية، انطوائي، يخشى الارتباط العاطفي أو الجنسي مع امرأة.. 'ربما ترفضني وتتسبب في خدش مشاعري' حسبما صرح ليوهان، كما يخاف التجربة الجنسية مع الأموات! وقد عاث هذا بجسدی، وأرعد بوجهی وأزبد لكي يثبت أنه سيد الموقف. واستبدت به نوبة جعلته يغلق عينيّ ويقلبني على بطنى، وينشب أنيابه في مؤخرتي حتى كاد الجنسي مع ما يُقال إنها عاهرة توفيت يمزقها ويخرج منى الدم".

الفراش المثالية يلزم أن تكون امرأة لا تثرثر

ولا تعترض كما علّق آخر".

في موقف آخر تقول "بواسطة مُدير شركة الدفن وصل نيكروفيل ثالث في غاية غير مقصودة، أو سوى ذلك من الأسباب العجلة من أمره. كان إمام جامع في مدينة

هولندية. لم يتمالك يوهان دو فريز نفسه عن الاستفسار إن لم يكن النيكروفيليا حراما على المسلمين، فهمهم الإمام بهولندية أصيلة: كلا! بحسب أستاذ الفقه المُقارن في جامعة الأزهر، الدكتور سابري آبدول راؤوف تجوز مُعاشرة المتوفاة شريطة أن لا يكون مضى على وفاتها أكثر من ست ساعات. دهمت يوهان نوبة ضحك كممها، فيدت وكأنها سعال. طلب الإمام منه أن يكون وكيل المرحومة ويردد معه ديباجة الزواج بالعربية، "زوجتك نفسي لمدة ساعة على مهر قدره 5000 يورو، وطلب منه أن يقول بدلا من المتوفاة: قبلت! لم أتمالك نفسى من الضحك: زواج من ميتة؟! في اللحظة الأولى وهو فوقى لاحظ الإمام تيبس المهبل؛ فدحج ما بين ساقى بالرهم الدهنى الذي استلمه من يوهان كبقية الزبائن، وحين انتهى من قضاء حاجته راح يطلب لى الرحمة والمغفرة"!.

إذن، فلقد انتقل بنا الروائي، هنا، إلى أحداث عبثية لا يمكن تخيلها أو تصديقها؛ فليس من المتُخيل أن يفعل أحدهم بامرأة مثل هذه الأفاعيل التي حولتها إلى جثة حقيقية في جحيم لا يمكن إنكاره، لا سيما أنها تشعر وتعى جيدا بما يحدث لها، وما يدور حولها رغم أنها غير قادرة على مُجرّد تحريك حدقتي عينيها. إن هذا الفعل يجعل القارئ شديد التوتر، ويرفع درجة تأمِّبه لتلقَّى النص الروائي إلى أعلى درجاتها؛ لا سيما أننا غير قادرين على فهم السبب لمثل هذا الفعل، وما هي خلفيات هذه المرأة، ويوهان، والرئيس، ومن هؤلاء الأشخاص؟ أي أن الروائي هنا قد نجح أيّما نجاح في جذب المتُلقى والسيطرة عليه بامتناعه عن الإفضاء بالأسباب التي أدت إلى مثل هذه الأحداث، ولإخفائه لأطول

العدد 72 - يناير/ كانون الثاني 2021 | 203

فترة مُمكنة تاريخ الشخصيات وحقائقهم. إن طول المُدة التي تكون فيها المرأة المجهولة هنا مُجرد جثة للمُضاجعة يوميا من أكثر من شخص يجعلها تستسلم لصيرها الذي تحولت إليه، بل إنها تفقد مقدرتها على تمييز الأيام التي تمر عليها ؛ ومن ثم تتلاشي مقدرتها على العد الصحيح، هنا، تبدأ في التجول داخل نفسها، وتعيش داخل ذكرياتها التي لا تمتلك غيرها لتتغلب على الوقت المتوقف الذي لا يمر عليها؛ فنعرف أنها يسارية عراقية مُثقفة تمتهن التمثيل المسرحى، وأنها هربت من العراق إبان حُكم صدام حسين هي وزوجها إلى بلجيكا للحصول على اللجوء السياسي هناك ظنا منهما أن أوروبا هي الجنة المفقودة التي لا بد لهما أن يكونا فيها، لكنهما سيفاجآن بأنها الوجه الآخر للجحيم العربى الذي هربا منه "أيديولوجيًا تثقفت على الإيمان بدكتاتورية الطبقة العاملة، لكنّى وجدت نفسى أتناقض في الصميم مع مُصطلح الدكتاتورية، إضافة إلى ما ذكرته لكم توّا. في أوروبا ظننت أن الديمقراطية بديل أصلح، ولكنكم، لا يمكنكم أن تكونوا ديمقراطيين وأنتم تبيدون الهنود الحُمر واليهود، وتستعبدون أفريقيا، وتدمرون الشرق الأوسط، وتضربون اليابان بالقنبلة النووية. هذه ديمقراطية بربرية لا تنتج سوى معايير وقيم زائفة مظهرها الخارجي حضاري منزه عن وسائط التركيع المتُخلفة، لكن جوهرها أعتى توحشا من الدكتاتوريات المتُخلفة في الشرق. الديمقراطية الغربية تستعبد الإنسان حدّ أن تحيله جثة على قيد الحياة، والإنسان في الغرب سعيد باستعباده الأنيق"!.

إذن، فالساردة، هنا، تُقارب ما بين وضعها كجثة حية، وبين ديمقراطية

أوروبا التي تحيل الإنسان بالفعل إلى نفس الحالة والوضع اللذين تحيا فيهما بسبب حقنها المُستمر واللامتناهي بهذا السائل الذي يحوّلها إلى محض جثة! ولعلنا لاحظنا أن الساردة، هنا، تتحول بحديثها إلى شخص، أو أشخاص ما قد نظنهم نحن كقراء، كما رأينا في قولها "ولكنكم لا يمكنكم أن تكونوا ديمقراطيين وأنتم تبيدون الهنود الحُمر"، بمعنى أنها تعمل على كسر الإيهام بالمفهوم البريختي، لكننا سيتبين لنا بعد قليل أن الكاتب من خلال سرده على لسان المرأة لم يكن يهدف إلى

المرأة الساردة إلى مُجرد جثة للمُضاجعات، وتكرار حقنها الدائم بالسائل الذي لا يكاد يفقد مفعوله إلا ويتمّ تجديده مرة أخرى، جعلاها تدخل في متاهة ضخمة من الهلاوس السمعية، والخيالات الغريبة التى تسمع فيها بعض الأشخاص يتحدّثون، ومن ثم تتخيل العديد من الأمور تبعا للأصوات التي تستمع إليها قادمة من خلف جدار حجرتها النائمة فيها على فراشها. هنا صدقت أن ثمة شخصا ما يتحدث بالفعل من خلال الجدار إلى مجموعات مُختلفة من الناس، وبدأت تتخيل أوضاعهم في هذا الحديث، بل ودربت نفسها من أجل إصغاء السمع بطريقة دقيقة، وأطلقت على صاحب الصوت "سيدة الصوت المبحوح" حيث كان صوتها في منطقة وسطى ما بين الصوت الذكوري، والصوت الأنثوي! هذه الهلاوس

بأنك لم تفقدي عقلك، وبأن ما تسمعين كسر الإيهام كما تخيلنا. إن طول المُدة الزمنية التي تحولت فيها

تدخل إلى متاهة الهلوسات التي تشعر جعلتها تحاول غير مرة من أجل استعادة

وعيها الذي كانت قد بدأت تفقده بالفعل،

وتستسلم لهذا الفقد "حفزت حواسي

ولعبت دور الرقيب على نفسى: أثبتي لي

أصواتا حقيقية! انتزعت من ذاكرتي أحداثا جوهرية في حياتي وأخرى هامشية ؛ الوقائع الدقيقة للهروب من العراق. تفاصيل رعب التهديد برفض طلب اللجوء في بلجيكا وإعادتنا مخفورين إلى العراق. شُرب الشاي في كافتيريا كلية الفنون الجميلة في بغداد. السقوط من منصة قاعة الخلد البغدادية لحظة تسلمي جائزة أحسن مُمثلة. التواء وسقوط كعب حذائي في بالوعة بين الرصيف والشارع أثناء عبورى شارع الرشيد البغدادي. اصطدامي بعمود كهرباء في منطقة الوزيرية البغدادية. تمثيلي في فرقة المسرح الفني الحديث. حوارات نورا في مسرحية بيت الدمية. آيات قرآنية أجبرت على حفظها في طفولتي. ضحكات أمّي أثناء الطبخ. مُداعبات أبي على مائدة الطعام. عبوري نهر الفرات بقارب صغير وغناء "البلّام". كلبي الضخم الأمين لاسي. عرائش الكروم في بساتين خالي على شاطئ الفرات"، أي أن الساردة تحاول جاهدة من أجل استرداد وعيها الذي ينفلت منها ويضيع، وبالتالي تعمل على تمرين ذاكرتها من أجل استعادة العديد من الوقائع التي مرّت بها في حياتها من أجل أن تثبت لنفسها بأنها لم تفقد الوعى بعد، ولم

بأنها قد دخلتها بالفعل. هذه المحاولات الدؤوب تعود إليها الساردة غير مرة من أجل التأكيد لنفسها بأن الصوت الذي يأتيها من خلف الجدار ليس مُجرّد وهم أو هلوسة تعتريها، بل واقع حقيقى؛ الأمر الذي جعلها تتعلق بهذا الصوت عاقدة عليه الكثير من الآمال كي ينقذها مما هي فيه؛ لذلك نقرأ "شغلت نفسى بإبعاد ما يعيقنى عن مُتابعة

الكلام، أقصد العوائق اللغوية والانفعالية والموسيقى الصاخبة، والصوت الغليظ للرجل الهولندي. زاد تركيزي، كبر همّي في إبعاد العوائق المنتشرة حتى أصبح همّ العوائق عائقا بذاته. بذلت جهدى للتركيز على لغة الصوت شبه الرجولي والنبرات، وعجزت عن فهم ما يُقال. خفتت الأصوات. حل صمت طويل. طغى صوت الرجل الهولندي. أصغيت. تكلم الصوت شبه الرجولي. حلّلتُ نبرة الصوت: النبرة العراقية، أنا مُتأكدة! خفتت الأصوات. حل صمت طويل. هيمن الهرج. ارتفع صوت رجل جدید، وخفت. صمت طویل. یئست من عودة الهرج، لكنه عاد. انتابتني لحظة صفاء أزاحت العوائق التي عدّدتها".

ألا نُلاحظ في هذا الاقتباس السابق، والذي

قبله أن الروائي يعمل على تقطيع مشهده

التي تمثل كل جملة من الجمل، حتى لكأنما الجمل تتحول كل منها إلى مشهد مُستقل يتم تقطيعه وتوليفه من خلال المُونتاج لتأليف المشهد الكلى في نهاية الأمر؟ إنها الطريقة الأثيرة التي يتميز بها السرد الروائي للكاتب حازم كمال الدين الحريص على تقطيع سرده، والاقتراب به من طريقة السرد السينمائي؛ ليجعل المتُلقى يرى ما يكتبه، حتى لكأن القارئ يمارس عملية مُشاهدة سينمائية، وليست عملية قراءة سردية تتكون من جُمل ومفردات لغوية، ونحن، هنا، لا نُنكر أنه نجح في هذه الطريقة السردية المشهدية أيّما نجاح. إن انغماس المرأة فيما يدور من حولها وما الرغبات الجنسية الشاذة يجعلها تقع في مستشاره آية الله يوهان دو فريز بتنفيذ

في شكل أقرب إلى اللقطات السينمائية حالة نفسية عبثية لا يمكن لها أن تعود منها مرة أخرى إلى حياتها الطبيعية، وهو ما عبرت عنه بقولها "اليأس من إنقاذ نفسي بلغ شأوا. لا شفاعة لي عند الرئيس! لقد حكم على بالموت! هذا مؤكد! انتظار الموت أصعب من الموت. مرور الأيام لا معنى له طالما أن الموت مُتأهّب وقد شمّر عن ساعديه. أنا مُصابة بمرض ظاهرة طابور الإعدام. طبعا تعلمون حضرتكم أن ظاهرة طابور الإعدام مرض يُجهزُ على من ينتظر تنفيذ الحُكم بالإعدام. إن

انتظارى كمحكومة بالإعدام كان فعليا الموت قبل الموت! هذا المرض يؤدي بالكثير من المحكومين بالإعدام إلى الجنون المطبق. الجنون رحمة. والعزلة تقرض حبل حياتي يحدث لها على يد يوهان وغيره من ذوى ببطء يؤدي إلى الموت قبل أن يأمر الرئيس

الحُكم على"، أي أن الوضع الذي تعيش فيه الساردة كجثة قد حدا بها إلى حالة لا يمكن تخيلها من العبثية، ولعلنا نلحظ مرة أخرى في هذا الاقتباس أن الروائي قد عمد إلى الالتفات لأشخاص ما يتحدث إليهم عامدا إلى كسر الإيهام مرة أخرى، لكنه لم يعمد إلى ذلك أيضا.

تستعين المرأة/الساردة بخيالها من أجل محاولة الاستمرار في الحياة، كما تأتنس بالصوت الذي دائما ما يأتيها من خلف جدار غرفتها فتنصت إليه محاولة فهم ما يُقال؛ لذلك تعمل على تشغيل خيالها من أجل خلق عالم آخر مواز للركود والموات الذي تسبح فيه وحدها "تحديد هوية الصوت الجديدة غيّر طبيعة استقبالي لما يُقال. أصبح الصوت مُغايرا لكل المرات السابقة في رأسي. صرت أفهم سياق الكلام. انزاح عني التوجّس. تبعثرت أكوام اليأس. تماهيت سينمائية. مع الصوت المبحوح ثم تساميت: سأفترض سيرة حياة لمن أظنها امرأة. خيالي خميرتي وما أسمع من وراء الجدار. سأسمّيها امرأة الصوت المبحوح. اسم ساحر يصلح عنوانا لرواية كتبتها أجاثا كريستي. قال خيالي: إنى سألتقيها غروبا داخل عرض فني في سوق الخنازير، خلف ما يسمى القلعة Le Petit Chateau فی بروکسیل اِبان احتفالات تضامنية مع اللاجئين، سأراها بلجيكية مُناصرة للأجانب".

> هذا الخيال الذي تبدأ في الاستعانة به يجعلها ترى ما تمارسه المرأة التي خلف الجدار، أي أنها بدأت بالفعل تحيا في حياة أخرى موازية لما تعيش فيه "تصورتها تجلس إلى طاولة سمر، كأسان قرب السرير، رجل في رواح ومجيء، قدمان في رواح ومجيء، ليس قدماها، وإنما

نقرات حذائها ذي الكعب المدبب على أرضية خشبية. إنه يجوب من الجدار المُلتصق بغرفتي إلى مكان آخر. هسيس أوراق يرافق الكعب المُربب وهو في رواح ومجيء، مُقترب مُبتعد: مُقبل مُدبر معا كجلمود صخر حطه السيل من عل، قفز بيت الشعر إلى رأسي فقهقهت. توقف كعب الحذاء، وتوقفت المرأة عن الكلام. هل سمعت ضحكتي؟ هل عرفت أني هنا؟ أصغيت! صمت مطبق حل هناك. ساعات مضت. ظهر يوهان واختفى. كل رد فعل فيه راكد. اشتد عود الصمت"، إن المرأة حريصة على تشغيل خيالها من أجل خلق عالم آخر مواز تستطيع من خلاله مُمارسة الحياة، كما لا يفوتنا هنا طريقة الكاتب في التقطيع الأشبه بالمُونتاج السينمائي الذي يحوّل الجُمل إلى لقطات مشهدية

التي ما زالت مجهولة لنا حتى الآن؛ لذلك تبدأ الجمل التي تسمعها من المرأة التي تحكى من خلف الجدار تذكّرها غير مرة هذه الحكاية المُختلقة هي ما ستفضى بها بماضيها وحياتها السابقة التى تستعيدها إلى ابن عمها حينما يربطهما الحب ويحدث مرة أخرى بسبب تشابه ما يرويه الصوت تمسك جيتارا تعزف وتغنى مع فرقة مع حياتها الشخصية "الإيمان باستيعابي أن يضاجعها ذات مرة قبل زواجهما؛ للقصة لم يحدث حقا إلا عند قولها: ذلك فتخبره بها، لكنه لا يهتم ولا يتوقف كثيرا هو زنا المحارم! مُرتجفة كررتُ: ذلك هو زنا المحارم؟! ثم صفقني مس كهربائي: هل قالت زنا المحارم؟ هل قالت زنا المحارم؟ هل قالت زنا المحارم؟ قررتُ البحث عن التمرد الذي نام بداخلي نومة أهل الكهف! لم تكن ثمة من حاجة للبحث عنه، فقد هبّ من

تلقاء نفسه. قلت له: ساندنی یا تمردی

المبحوح؛ فاستجاب وأغلق أذنيّ. طلبتُ منه أن ينأى بي عن قصتها؛ فاستجاب. توسلته أن يجنبني التفكير بذلك الماضي؛ فاجترح لى عصيانا في شكل استطرادات واستهجانات للرجال الوافدين على غرفة المرأة، واحتقار للذة التي يجنيها رجال يستمعون لهكذا قصص، وأطنان من التُهم والإدانات العادية للذكورية. كل الرجال هكذا! كلهم يحبون المُحرم! كلهم زناة محارم، نيكروفيل! لا يمكن أن تتجرأ امرأة تنتمي إلى مُجتمع إسلامي في الحديث عن أسرار كهذه. لكنني انحشرت في الماضي حتى وأنا أجرّ رأس الماضي بمنجل"، هنا نبدأ في معرفة شيء عن تاريخ هذه المرأة؛ فنعرف أنها تدعى داليا رشدى، عراقية هاربة إلى بلجيكا من أجل طلب اللجوء السياسي، وأنها بينما كانت ما زالت طفلة اعتدى عليها خالها فأفقدها عذريتها، إن هلاوسها السمعية التي تجعلها تستمع وخشيت أن تقول لأمها أو أبيها؛ ومن إلى سيدة الصوت المبحوح كان وسيلة فنية من الروائي يستطيع من خلالها الإفضاء ثم كان لديها دائما قصة جاهزة عن فقد إلينا بشيء من تاريخ المرأة وحياتها السابقة عذريتها حيث دخلت بعض الأعشاب والنباتات وأعواد الشجر فيها أثناء وجودها في النهر مما أفقدها عذريتها، وأن أمها تمتلك شهادة صحية تفيد بصحة قولها.

في مقاومة الاستماع إلى امرأة الصوت

أمام موضوع فقدها لعذريتها. يبدأ الكاتب، هنا، في التنقل ما بين الحكايات التى ترويها صاحبة الصوت المبحوح، وبين الحياة الماضية لداليا رشدى في تقنيات سردية تتشابه إلى حد كبير مع ما نُطلق عليه في السينما تقنية الوُنتاج المتوازي (Cross Cutting) أي أنه

يتبادل الانتقال بين حكايتين متوازيتين، فنقرأ "هتفتُ إذ سمعتها في يوم تاسع: يا أخت! يا سيدة! يا آنسة! أنجديني! أنا عراقية مثلك! أنا لاجئة. اسمى اللب.، اسمى داليا رشدى، مولودة في بابل يوم الحادي عشر من سبتمبر عام 1978م. أنا يسارية مُعارضة هربت مع زوجي أيام حُكم صدام حسين. في بلجيكا اصطدمت بتعاملهم مع اللاجئين. حين بلغ الأمر حدّ إيقاف الإعانات المالية الشهرية عنا أصبحت (كذا). أنا أحمل شهادة ماجستير في فن التمثيل من كلية الفنون الجميلة. أنا كاتبة رواية. قصة وصولى إلى هنا مليئة بتفاصيل لا تقوى على حملها الجبال (كذا وكذا وكذا) هل تسمعينني؟ اسم زوجي (فلان الفلاني). أنا أسكن بروكسيل. عنواني شارع موريس (الفلاني) رقم (كذا). أرجوك! أنجديني! بلغى الشرطة عن وجودي! إنهم يزرقونني حقنا عجيبة فأبدو ميتة. إنهم يقوّدون على الميتة التي هي أنا. يقوّدون على ما يسمونه جسد عاهرة فارقت الحياة حديثا. هل تقبلين أن يفعل أحد بك هذا؟ حكيت معها باللهجة العراقية؟ باللغة الإنجليزية؟ باللهجة الفلامانية؟ لا أتذكر! على الرغم من إدراكي بأن صوتي لا يصل أبعد من أسناني، وزفيري لا يتعدى شفتي، ما فتئ شيء غامض ينكش فيّ الصراخ. ولم أعترف بفشل محاولاتي إلا بعد ساعات من مُغادرتها وحلول الصمت الذي ظل صوتي يجول في أرجائه نداء تلو نداء".

إذن، فالكاتب من خلال المراوحة بين حكايات سيدة الصوت المبحوح الآتي من خلف الجدار، وبين تذكر داليا رشدي لحياتها يبدأ في بث الحقائق التي سنعرف من خلالها هذه المرأة التي تم تحويلها إلى

بجسدها؛ وهنا نعرف أنها حينما وصلت وجود داليا غير مُهتم به، أو ملتفت إليها. إلى بلجيكا مع زوجها تم التعامل معهما هنا تبدأ داليا في التفكير كي ترد له الصاع بفوقية لا يمكن تخيلها، وهي الفوقية صاعين، وبالفعل تستدرج أحد الرجال إلى فراشها، لكن بعد مُغادرته تشعر بالكثير من تأنيب الضمير، وتعاهد نفسها على إذا لم يقوما بقبول أيّ عمل مهما كان لا عدم تكرار الأمر مرة أخرى، إلا أنها بعد فترة تكرر الأمر مرة أخرى؛ فيكون وقعها عليها أخف من المرة الأولى، وتكرره مرة ثالثة "لكن استقبال رجل ثان في السرير اللجوء السياسي مثلهما، ويخبره هذا كان وقعه أخف. ورغم أن التجربة كانت الشخص بأنه فلسطيني، واسمه سمير موصومة باحتقار الذات، إلا أنها لم تمنعني من استضافة رجل ثالث التقيته على اللجوء. يرتبط الاثنان بعلاقة صداقة في كراند بلاتس بعد أن غادر زوجي سريرنا علنا مع امرأة. تلك التجربة خففت عنى وطأة التجربتين السابقتين. وعند وتهريب البشر، وللقرب الشديد بينهما مُشاركة السرير مع رجل رابع بانت لي معالم الطريق. طريق التعوّد. أما التجربة الخامسة فقد أنارت المدخل نحو فرادة

والتعالى اللذين يتم التعامل بهما مع

جميع اللاجئين، بل وتم تهديدهما أنهما

يتناسب مع مؤهلاتهما العلمية فسيتم

قطع الإعانات المالية عنهما، هنا يتقابل

الزوج مع أحد الأشخاص الحاصلين على

الأشقر، هارب من سوريا من أجل الحصول

وطيدة لنعرف بأن الفلسطيني يتزعم مافيا

لتهريب المُخدرات والعمل في الدعارة،

يتناسى الزوج كل المثُل والمبادئ التي كان

يؤمن بها ويبدأ في العمل مع الفلسطيني

اللاجئ إلى أن يكتسب موقعا مُهما وكبيرا

في هذه الشبكة، ويصبح هو الرئيس! أي

أن الرئيس الذي تتحدث عنه داليا منذ

بداية الرواية هو نفسه زوجها وابن عمها

الذي هربت معه من العراق، ويحدث

أن تضبط داليا زوجها في فراشها مع

إحدى الداعرات، وحينما تعترض وتلقى

أمامه خطبة عصماء يواجهها بالكثير من

اللكمات في وجهها ليخرسها مُخبرا إياها أن

عمه، لكن ضبطه مع العاهرات في فراشها

من العنف الجسدى ما لم تكن تتخيله

فيما قبل حتى أنه اتهمها ذات مرة بأنها

حينما تزوج منها؛ الأمر الذي جعلها تقع

المتُعة العابرة في اللقاء الحميم". هنا تبدأ داليا رشدى في التفكير الجاد في امتهان الدعارة، وليس مُجرد رد الصاع لزوجها صاعين؛ فلقد استشعرت جمال اقتسام الجسد مع أيّ رجل عابر، وبالفعل أنشأت لنفسها موقعا إلكترونيا، لتعرض فيه مواهبها وعروضها على طالبي المتعة، وتحديد أجرها، كما أصبح لها مُديرة أعمال تعمل على الاتفاق مع الزبائن المرأة مُجرد عاهرة، بينما هي زوجته وابنة وتنسيق المواعيد، وباتت داليا رشدي أسطورة العاهرات في بلجيكا، بما أنها يتكرر أكثر من مرة، وفي كل مرة تلاقي منه تمتلك السحر الشرقي والبشرة السمراء حتى أنها أطلقت على نفسها لقب اللبؤة السمراء، ووصل صيت اللبؤة السمراء ليست شريفة بدليل أنها لم تكن عذراء التي تحصل على أعلى سعر في الساعة إلى زوجها الذي أصبح هو الرئيس لمافيا التجارة في الاكتئاب والعلاج النفسي، إلى أن بات في الجنس، ورغب الرئيس في تجربة مُجرد جثة من أجل المتاجرة الجنسية يصطحب العاهرات معه إلى البيت في اللبؤة السمراء؛ لذلك تواصل مع مُديرة

العدد 72 - يناير/ كانون الثاني 2021 | 207 aljadeedmagazine.com 21221 206

أعمالها، وتم الاتفاق على الموعد في الفندق الذي تمارس فيه داليا عملها، وحينما دخل عليها فوجئ بأنها زوجته؛ الأمر الذي جعله يجنّ جنونه، ويرغب في تمزيقها، لكنها ألقت بزجاجة الويسكي في وجهه، وحاولت الهروب، وحينما عدا خلفها بينما الدماء تغرق وجهه صوبت مديرة أعمالها مسدسها تجاهه وأطلقت رصاصة استقرت في كتفه بينما هربت داليا منه.

إن الروائي حازم كمال الدين هنا يقلب الحدث تماما بشكل لم نكن نتخيله حينما يبدأ في كشف تاريخ الشخصيات لنا، لكنه لا يكتفى بذلك، بل يعمل على إيصال الدهشة إلى مداها الأكبر حينما نقرأ "انتهى الاستجواب بإدخاله غرفة عمليات لإخراج الطلقة من كتفه، وبتكليف الشخص المدنى كتابة تقرير إلى مسؤول كبير في وزارة الداخلية يفيد بأن الرئيس توصل بمعلومات تفيد أن زوجته مُنتمية لتنظيم داعش في بلجيكا، وأنه وفقا لمعلومات مُسبقة داهمها في اجتماع للتنظيم في حي برخم Berchem داخل مدينة أنتورب، ولما أراد الاتصال بالشرطة أطلق عليه أعضاء التنظيم النار؛ فأصيب في الكتف، وكاد يُقتل لو لم ينقذه السيد يوهان دو فريز الذي شهد الواقعة. هذا وسوف تُقدم كافة الأدلة التي تُثبت تورط السيدة داليا رشدي مع تنظيم داعش إلى العدالة البلجيكية. بمُنتهى السهولة لفق لى تُهمة انتماء لتنظيم داعش، اشترى من العراق وثائق مزورة تثبت ذلك، زاد عليها وثائق تثبت أني ضالعة في أحداث 11 سبتمبر 2001م، لكن اسمى لم يظهر في تحقيقات الأف بي آي إحدى المرات يطلب الرجل الذي يدخل الأميركية لأسباب غير مفهومة"!.

> ألا نلاحظ هنا الأحداث المُدهشة التي أقحمنا الكاتب إليها، وهي الأحداث التي

لم نكن نتخيلها من قبل، إن هذا الاتهام الأخير للزوجة سيجعلنا نتساءل: إذا كان الزوج قد نجح في تلفيق هذه التهمة لها، وهي التهمة التي أخذت بها الشرطة البلجيكية بالفعل وبدأت في مُحاكمتها، والاتفاق مع السلطة العراقية من أجل إعادتها إلى العراق، وهو الأمر الذي جعل الحكومة العراقية تعمل على مُحاكمتها غيابيا والحكم عليها بالإعدام بمُجرد عودتها إلى العراق. نقول: إذا كان كل هذا قد حدث بالفعل، فكيف ظلت داليا رشدي موجودة في بلجيكا، وكيف فعل زوجها بها كل ذلك وأوصلها إلى أن تكون مُجرد جثة

الأمر الذي يجعله يثور ويهدد الرئيس نفسه بالقتل، فيتم تهريبها من القصر مع يوهان الذي يأخذها في الليموزين إلى الغرفة التى حبسها فيها لحين وصول أوامر الرئيس بتحويلها إلى جثة من أجل الاستفادة منها بطريقة جديدة - المشهد الأول الذي بدأت به الرواية - أي أن الكاتب قد بدأ روايته في صفحاتها الأولى من الربع الأخير من أحداث الرواية، واستمر معها بمثل هذا الشكل الفني كي يصل معنا إلى هذه الأحداث، ومن ثم يستمر في روايته. تستمر داليا في سماع حكايات سيدة الصوت المبحوح التي تأتى إليها من خلال الجدار المجاور لها، وتتوهم أن سيدة يضاجعها الشواذ؟ الصوت المبحوح تحكى بأنها روائية عراقية قد لجأت إلى بلجيكا بعدما كتبت رواية في

العراق، رأى المُحرر الأدبى لها بأنها أفضل

تربط بين هذه الكاتبة، التي عرفنا فيما

بعد أن اسمها شبعاد البابلي، وبين المُحرر

علاقة عاطفية إلى أن يضاجعها فتطلب

منه الزواج لكنه يتهرب منها، هنا تهدّد

شبعاد بفضحه؛ الأمر الذي يجعله راغبا

في التخلص منها بتسليم روايتها إلى الناشر

الذي يدفع بالرواية بدوره إلى وزارة الإعلام

من أجل الحصول على إذن النشر، لكنها -

بما أنها كانت تهاجم السلطة العراقية في

عهد صدام - يُحكم عليها بالإعدام فتحاول

الاختفاء إلى أن تنجح في الهروب إلى

بلجيكا، وهناك تتحدث في أوساط المتُقفين

عن الجنس عند العرب، ووصول المرأة إلى

الأورجازم؛ الأمر الذي يجعلهم مُعجبين

بها باعتبارها فيمينيست، ويروّجون لها

يلجأ الكاتب بذكاء وفنية إلى التماهي مع

رغم ضحالة ما تقوم بكتابته.

إن أسلوب الإثارة والغموض اللذين يتبعهما الكاتب محاولا الحفاظ عليهما حتى نهاية روايته، يجعلنا دائما في حالة من التساؤل التي لا تنتهي، وهي الحالة واية كُتبت في تاريخ العراق، يحدث أن التى تمسك بتلابيبنا، وتجعلنا في سباق حقيقي مع السطور والصفحات من أجل معرفة الحقيقة، ولعل هذه الأسلوبية في السرد - الحفاظ على انتباه القارئ - من أهم ما يجب أن يميز أي فن؛ لأنه من دون إثارة التساؤل الدائم في نفس المتُلقي، سينصرف عن العمل الفنى الذي يتلقاه، ومن ثم يصبح بالنسبة إليه غير مُغر للاستمرار فيه.

الطائرة حينما يتم الاتفاق على ترحيلها إلى العراق، وهنا يبدأ في استغلالها في شبكة الدعارة الضخمة التى يديرها بتقديمها إلى الشخصيات المُهمة في بلجيكا، لكن في معها أن تجلس على عضو ذكري صناعي فوق رأسه، وأثناء جلوسها عليه تنفلت أمعائها ومن ثم تتبرز على وجه الرجل؛ روايته فيدخل فيها بأحد أعماله الروائية

ينجح زوجها/الرئيس في تهريبها من

السابقة أولا، ثم لا يلبث أن يدخل في الرواية باسمه وشخصه الحقيقى؛ لذلك نقرأ "وسط تخبطاتي سمعتها تقول إنها زارت صديقتها الحميمة وبكت أمامها على ضياع 'مروج جهنم' هذه المرة مروج جهنم!؟ أستغفر الله العظيم! أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له! هل سمعت ذلك جيدا؟ طغى الأدرينالين واغرورقت عيناي بغمام أزرق. ازرقّت الغرفة بدورها. عيناي مفتوحتان على مدى أزرق. في السقف المزرق بهتت شخصيتا الخالق وآدم. تحركت أحشائي حقيقة، لا وهما ولا بسبب التسمم. لم أصدق تحرك أحشائي. هل قالت مروج جهنم حقا؟". إن القارئ للروائي العراقي حازم كمال الدين لا بد أنه يعرف بأن الروائي كان قد سبق له كتابة رواية بمثل هذا الاسم من قبل، أي أنه يُدخل عمله السابق داخل عمله اللاحق في حالة من حالات التماهي الفني، وهذه الرواية التي تتحدث عنها صاحبة الصوت المبحوح أو شبعاد البابلي هي الرواية التي سبق لها أن كتبتها في العراق والتي كادت تؤدى بها إلى الإعدام، كما ترى شبعاد أنها لم تكتب مثلها من قبل، وأنها الرواية التي ستجعلها شهيرة حينما تقوم بترجمتها إلى العديد من اللغات الأجنبية الأخرى. لكن الروائي هنا يصر على إرباك القارئ

بأحداثه المُربكة؛ ومن ثم يفرد فصلا كاملا لشبعاد البابلي باعتبارها امرأة عراقية لاجئة إلى بلجيكا بالفعل وسبق لداليا رشدى أن قابلتها وارتبطتا معا بصداقة كبيرة، إن الإرباك هنا يأتي من أن الكاتب في البداية قد كتب على لسان داليا بأن ثمة تشابه بين كل من سيدة الصوت المبحوح وبين شبعاد باعتبارهما امرأة واحدة، ثم لا يلبث أن يفرد فصلا لشبعاد باعتبارها

امرأة مُنفصلة عن سيدة الصوت البحوح، أى باعتبارها حقيقة واقعة بما أن سيدة الصوت المبحوح ليست سوى هلاوس تهلوس بها داليا التي دمر المحلول الذي يتم حقنها به أجهزة جسمها، وإدراكها. رغم أننا نصل إلى هذا الحد من الأحداث المتشابكة والمتداخلة التي تأتي على لسان داليا رشدي، إلا أن الكاتب يفاجئنا بذكاء بأن داليا رشدي إنما كانت تروى كل هذه الأحداث أثناء جلوسها على كرسي مُتحرك أمام أحد المنتجين السينمائيين الذي ذهبت إليه بعدما كتبت كل ما حدث لها من أجل تحويل قصتها إلى فيلم سينمائي هوليودي كبير "في الواقع، رغم أن جسدي في نهاية المطاف حطم نفسه بطريقة يستعصى إصلاحها، إلا أننى فرحة بثورته. السيد الجالس خلف مكتبه أمامى لم ينبس وأنا أحكى بلا توقف إلا ما تمليه حاجات حنجرتي من ماء والتقاط أنفاس. لأكثر من مرة وددت أن أبدى استغرابي من شرودكم أو صمتكم طوال الوقت. هذا المشروع طوّرته وجئت خصيصا به لأجلكم. نحن على موعد من مدة طويلة. في إيميلي أخبرتكم كيف سيتخذ الرجال النيكروفيل في مخطوطتي بُعدا إنسانيا بواسطة تحويلهم إلى أبطال روائيين على ورق لا مُجرمين في الشوارع، وكان جوابكم أن الثيمة مُهمة، وأنكم تودون اللقاء بي في أول موعد تسمح به أجندتكم. في الإيميل أخبرتكم أن لى الشرف أن أضع هذه الثيمة

على القارئ تماما بما يتبعه من أسلوب وتقنيات سردية تتقارب مع الأسلوب السينمائي - هل نتذكر التفات الروائي السردي أكثر من مرة أثناء أحداث الرواية بالحديث إلينا أو إلى بعض الأشخاص عامدا إلى كسر الإيهام بالمفهوم البريختي؟ هنا نستطيع أن نفهم لماذا كان هذا الالتفات الذي لحناه أكثر من مرة؛ فالساردة/داليا ببنت شفة حتى الآن! من حوالي ساعتين رشدي حينما كانت تكسر الإيهام إنما كانت تتوجه بحديثها إلى المنتج السينمائي والمخطوطة بين أيديكم كمُنتج هوليوودي

إذن، فالكاتب ما زال مُصرّا على إدهاش ما من خضوعها لتلك الحقن تراجعت القارئ وامتلاكه حتى آخر ما سيخطه في روايته. يتمثل الإدهاش هنا في هذا الانقلاب صحتها حدّ أن أصيبت بمضاعفات خطيرة

الذي تتحدث إليه وتروى له السيناريو الذي كتبته عن حياتها، ومن ثم نفهم أنها لم تكن تلتفت إلينا نحن كقراء في المقام الأول. هنا يحرص كمال الدين على كتابة فصل بعنوان "اختتام"، ليليه بمقطع يحمل اسمه نفسه "حازم كمال الدين" وهو المقطع الذي يروى فيه على لسانه هو كروائي كتب هذه الأحداث، أي أن الكاتب هنا قد عمد إلى إدخال نفسه داخل العالم الروائي وكأنه شخصية من شخصياته، وبدأ يضع اللمسات النهائية للرواية "على أن أخبر القارئ بأن اكتشاف البوليس البلجيكي لما حدث مع داليا رشدي وإنقاذها من الموت المُحتم تم ببساطة تناقض تعقيدات الرواية وحبكتها البوليسية. في مرحلة

الذي أحدثه في الرواية - الذي يتشابه تماما

مع ما نُطلق عليه في السينما "التويست"

أو الانقلاب في الأحداث - والذي ينجح من

خلاله بالفعل في الحفاظ على انتباه القارئ

الذي قد يظن بأنه قد وصل إلى حقيقة ما

حدث، لكنه سيعود ويكتشف بأن الكاتب

هنا إنما كان مُخادعا له، وهو يتعمد هذا

الخداع من أجل استمرار المتُلقى في الانتباه

بشكل أكبر، أي أن الكاتب هنا يستحوذ

أوصلتها للاحتضار"، يستمر الروائي في سرد ما حدث لدالیا رشدی، وأن یوهان قام بمُهاتفة الرئيس الذي أسرع بالذهاب إليه لمحاولة إنقاذ داليا من الموت، وهو الأمر الذي جعله يضعها على كرسي مُتحرك والإسراع بها إلى عيادة أحد الأطباء القريبين من المنطقة، وأثناء عبوره لإشارة المرور بها، تأتي إحدى السيارات مُسرعة فتدهس العابرين وتصطدم بالرئيس وداليا الجالسة على الكرسي التُحرك مُحتضرة، هنا يفقد الرئيس الوعي، بينما يحاول السائق إنقاذ داليا بإيصالها إلى إحدى المستشفيات التي تعمل على علاجها وإنقاذها من الموت؛ حيث يعرفون كل ما حدث لها ويتم إلقاء القبض على الرئيس/زوجها، وتكون قضية رأى عام وفضيحة كبرى في وسائل الإعلام

جديد بعنوان "الرئيس" وهو المُلحق الذي يتحدث فيه عن زوج داليا رشدي "مُقتبس من مُختلف محاضر البوليس البلجيكي. لا يُعرف للمومأ إليه في العنوان اسم حقيقي. وصل بلجيكا بجواز سفر عراقي يحمل اسم دانيو لوراس. بيد أن السفارة العراقية أعلمت وزارة الخارجية البلجيكية أن لا وجود لمثل ذلك الاسم في السجلات المدنية، وعندما تمت مُقارنة صور المُومأ إليه بصور السجلات المدنية العراقية رجُحت أن يكون اسمه حازم كمال الدين".

بالتأكيد لا بد أن تنتاب القارئ هنا الدهشة العارمة؛ فالكاتب يقحم نفسه باسمه وشخصيته داخل السرد الروائي، بل ويحاول التماهي مع شخصية الرئيس الإجرامية التي قامت بكل هذه الجرائم. لعل هذه الطريقة الفنية التي يمارسها الروائي هنا بمُتعة مُنقطعة النظير من

على قلب العمل الروائي بالكامل حتى أنها قد تُسقط ثقة المُتُلقى فيه، لكن الكاتب هنا استخدم هذه التقنية الفنية بذكاء جعل كل أحداث الرواية شديدة الالتباس، كما جعلت القارئ يدرك أن الروائي هنا يتلاعب به باستخدام العديد من التقنيات الفنية التي تجعل من السرد مُجرّد لعبة فنية. في مُلحق ثالث بعنوان "شبعاد البابلي" يؤكد من خلاله الروائي على أن شبعاد البابلي شخصية حقيقية تبعا لبعض الذُكرات التي كتبتها داليا رشدي بعد طلب طبيبها النفسي ذلك، ويبدأ الروائي في سرد حكايتها المُختصرة، لكنه يكتب في نهاية المُلحق "في الواقع لم نعثر لشبعاد الاسم. البابلي على أثر في بلجيكا. وقد أفاد المُتُّهم ذو الأسماء الخمسة أو أكثر بأنه لا يعرف بعد هذا اللُّحق يفاجئنا الكاتب بمُلحق شخصية بهذا الاسم، بينما أكدت ضحيته داليا رشدي بأن شبعاد البابلي صديقتها

الأساليب الفنية التي من شأنها أن تعمل

من خماسيتها المُسماة مروج جهنم في المبغى الذي أُخفيت فيه. في قوائم دور النشر البلجيكية لا وجود لاسم شبعاد البابلي. السيدة داليا رشدي أخبرت الطبيب النفسى بأن الكاتبة تنشر تحت اسم مُستعار هو شيّ ماء الصقر. في الإنترنت باللغة العربية وجدنا أن شيّ ماء الصقر هو الاسم المُستعار لي، أنا حازم كمال الدين مؤلف هذه الرواية! في سجلات مفوضية اللاجئين ثمة نساء كثيرات تنطبق عليهن مواصفات شبعاد البابلي، لكن لم يثبت على أيّ منهن العمل في مهنة البغاء". ألا نُلاحظ هنا أن الكاتب يكاد أن يتلاعب

بالسرد الروائي، وبالمبنى الروائي بالكامل

حتى أنه يكاد أن يهدمه من خلال تلاعبه

الفنى به؟ إنه هنا يوهمنا بأن كل الأحداث

إن حالة الشك والارتياب التي يترك فيها

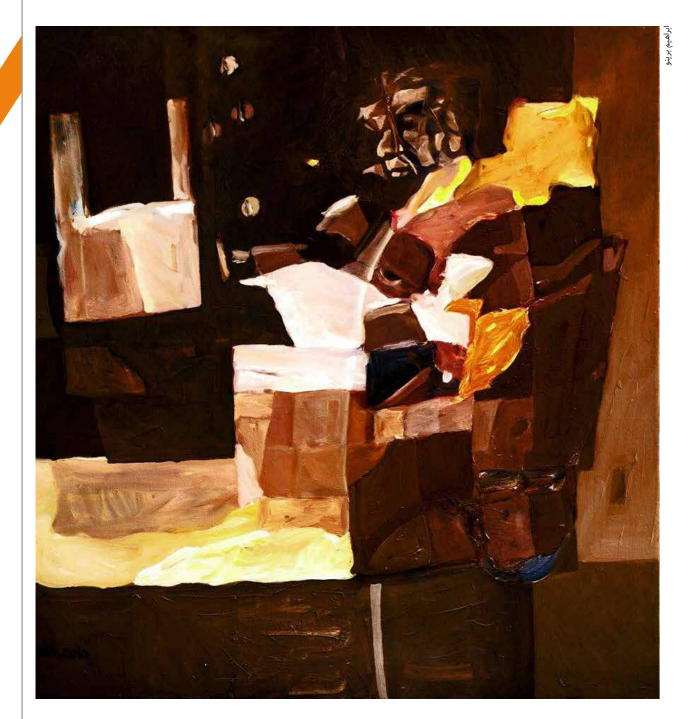
الفنى في نظر القارئ الذي قد لا يتفهم

لكن، لا يمكن إنكار أن الكاتب هنا كان من الذكاء الفني، والدربة، والمهارة ما جعله يمسك بتلابيب نصّه والقارئ معا في بوتقة واحدة، مُحافظا عليهما من أجل صالح النص الذي يتميّز بالكثير من الإدهاش والمقدرة الفنية على كتابة نص روائي مُختلف عمّا تدفع به دور النشر من أعمال روائية كل يوم.

تأتى رواية "الوقائع المُربكة لسيدة النيكروفيليا" للروائي العراقي حازم كمال

السابقة من الممكن ألا تكون قد حدثت بالفعل، وأنها كانت محض خيالات تدور في ذهن داليا رشدي التي يتم علاجها من قبل الأطباء النفسيين، صحيح أنه لم يؤكد مثل هذا الظن، لكنه يدفع به إلى طريقنا، ويوحى به إلينا؛ من أجل تشكيكنا في المتن الروائي بالكامل، كما أنه من جهة أخرى يحرص على المزيد من التماهي بينه وبين نصه الروائي بإدخال نفسه داخله، بل والالتفات إلينا هذه المرة مُتعمدا ليخبرنا بأنه هو كاتب النص الروائي الذي نقرأه، وأننا أمام تشابه بينه وبين شبعاد البابلي التي كتبت روايتها "مروج جهنم" بينما نعرف أنه هو أيضا قد كتب رواية بمثل هذا

الروائي العراقي حازم كمال الدين قارئه هي حالة تجعل القارئ مُتشككا في كل ما قرأه من أحداث روائية، وهو - كروائي -الأعز، وبأنها كانت تسمعها تلقى فصولا يتعمد إيصال القارئ إلى مثل هذه الحالة من الارتياب كشكل من أشكال اللعب الفنى التي تدفع بالنص إلى مُتاخمة حدود المُقامرة بالنص بالكامل، وربما انهياره هذه الحالة الفنية من التلاعب؛ ومن ثم ينصرف عن النص.



الدين كرواية مُنفردة وجديدة سواء في عالمها الروائي وأحداثه، أو في محاولة الروائى انتقاء تقنيات سردية بعينها تعمل على خدمة النص فيما يرغبه الروائي، أو في استعارة العديد من التقنيات من مجال السينما ليوظِّفها في خدمة نصه السردي ليبدو لنا النص في نهاية الأمر كمشهد القارئ يجلس أمام شاشة سينمائية

لشاهدة أحد الأفلام مُستمتعا بها، وليس كلى مُتكامل قادر على الإدهاش والتجديد مُجرّد قارئ تمرّ عيناه على مجموعة من في الجنس الروائي، ولعله لا يفوتنا هنا العبارات والجُمل المصفوفة التي يقوم امتلاك كمال الدين من الأسلوبية السردية بقراءتها، وهي أسلوبية قلما تتأتى للكثيرين ما يجعله قادرا على تحويل الكلمات التي من كتاب الرواية. يكتبها إلى مشاهد بصرية تترى على ذهن المتُلقى لتنسال على جداره، حتى لكأن

ناقد من مصر

العدد 72 - يناير/ كانون الثاني 2021 | 211 aljadeedmagazine.com 210

# الكتابة بسكين اللغة

القصيدة المضادة للموت في ديوان "نتقاتل للتسلية"

مفید نجم



يواصل الشاعر العراقى كاظم خنجر كتابة الشعر بسكين اللغة وكأن الحياة تحولت إلى لعبة لا تنتهى مع الموت، في البيت كما في الشارع والمدرسة، أو مع حكاية حب تنتهى بدم قبل أن تبدأ. لا يكتب الشاعر شهادة عن الموت بل يحاول أن يعيشه بوصفه عملا شاقا وأليفا من أعمال الحياة التي لا تتوقف عن استكمال فصول سرديتها المفتوحة على جحيم العراق المقيم. على الرغم من كل هذا الموت والخراب ثمة نبرة خافتة تنطوى على سخرية مرة ومفارقة موجعة في آن معا تحفل بها قصائد ديوانه الجديد "نتقاتل للتسلية" وتؤسس لها بنية العنوان اللغوية والدلالية عبر ما تنطوى عليه من مفارقة دلالية ستلعب دورا أساسيا في خلق أفق التوقع وتوجيه القراءة عند المتلقى منذ البداية.

السرد في قصائد الديوان دورا أساسيا غالبا ما تتركز بؤرتها السردية في أشياء دالة وموحية ينتزعها من الواقع المحطّم مثل كرسيّ العجزة وماكينة الخياطة والخشب، والأشرطة الخضراء والأسماك والدجاجة والدراجة. يتخذ الشاعر من هذه العناصر الدالة نقطة ارتكاز في بناء مشهده الشعرى الذي يعمل على شحنه بطاقة تعبيرية ذات بعد درامي مكثف وسريع، يسهم عنصر المفارقة الذي يوظفه الشاعر بنجاح في تحقيق الصدمة للقارئ نظرا لما تنطوى عليه من تجسيد حي لعبثية الواقع ولا معقوليته وفداحة ما يحدث فيه. لذلك لا يمكن قراءة نصوص هذا الديوان بمعزل عن شعرية العنوان الرئيس وعلاقة الإحالة المتبادلة بين العنوان وقصائد

على نوعين من القصائد حمل بعضها عناوين دالة بينما جاء بعضها الآخر على شكل متوالية رقمية. تميزت القصائد الثانية التي جاءت على شكل ومضات شعرية سريعة ببنائها المحكم واستبدال العنونة الكتابية بالعنونة الرقمية الدالة على الكمّ للدلالة وكأنه يستعيد البعد الغائب في علاقة الإنسان الحسية بالأشياء التي يتعايش معها إضافة إلى المفارقة التي أصبح يحكم حياتنا وعلاقتنا بالموت والطبيعة والكائنات الأخرى باعتبارها تنطوى على الجانب الدرامي الموجع والحزين في هذه العلاقة التي تتكثّف صورها ودلالاتها الموحية القاسية:

وحتى عندما جلسنا حولها رمينا لها الخبز وحده الأعمى يدرك/بأن العيون مقاعد فارغة

يواصل كاظم جلد القارئ بصوره المفزعة لأنه يريد للمأساة العراقية أن تستحضر بعدها التراجيدي المرعب ولذلك فهو يستدرج القارئ إلى هناك لكي

في البنية التكوينية لشهدية الموت التي

تتوزع القصائد التي تتميز بكثافتها اللغوية الكبيرة

لم نأكل الدجاجة التي تربّت معنا في البيت



بسعادة يعود كل منهما بالآخر إلى أمه. يتعرّف إلى أشكال الموت المروّعة وأنواع تستثمر لغة الشاعر مجاز اللغة في الألم بكلّ قسوته عندما تتحول الحياة إلى مشهديات الموت اليومى عبر استخدام حبل غسيل يعلقون عليه جثث موتاهم التشخيص والتجسيد بغية تحويل الأشياء وأوجاعهم التي لا تنتهي، ما يجعل الكتابة إلى عناصر فاعلة ومؤثّرة في تكوين المشهد محاولة لاختزال كل هذا الموت والعبور به الشعرى بغية توسيع أفق الدلالة وإغنائه محمولا على لغة التخييل ومجازها إلى أفق بالشكل الذي تستطيع فيه اللغة التعبير آخر من الكتابة تغلق على القارئ مشهدها عن الأبعاد الدرامية الموجعة التجربة الدامي كما يغلق الموت أبوابه على مصائر الإنسانية العراقية في سياقها المفتوح على ضحاياه التى تتناسل في حكاية الموت جميع أشكال الألم والخسارات والقتل خرجت الطفلة من البيت/قالت لأمها: المجاني.

إن هذه الرؤية التراجيدية الجارحة وأدفعه أمام باب البيت/مدركا أن الرياح لسنوات في الشارع يلعبان/يركض أحدهما والحزينة وما تنطوي عليه من مفارقات ممزوجة غالبا بحسّ ساخر أكثر إيلاما لا تدفع الغبار باتجاه واحد. تحاول أن تستعرض بلاغتها بل تترك لهذه

ببلاغتها المفتوحة على جميع أنواع الألم الطاغية. تتناسل الصور داخل المشهد السردى حيث تدفع بها مخيلة الشاعر نحو نهاياتها الأكثر تعبيرا دراميا عن مأساوية الشرط الإنساني وعدميته القاتلة: تذكرت أشرطة أمى الخضراء/المعقودة على ذراعيك المختنقتين أيها الكرسي أى الجائعة التي لا تملك سوى الدمع/

اليوم وحدى بلا أم ولا أخت/ أضع سنواتي

على الكرسي المدولب

تتوزع قصائد الديوان التي تتميز عموما المأساة الفادحة أن ترفد المشهدية الشعرية بكثافتها المركزة على نوعين من القصائد،

العدد 72 - يناير/ كانون الثاني 2021 | 213 aljadeedmagazine.com 212

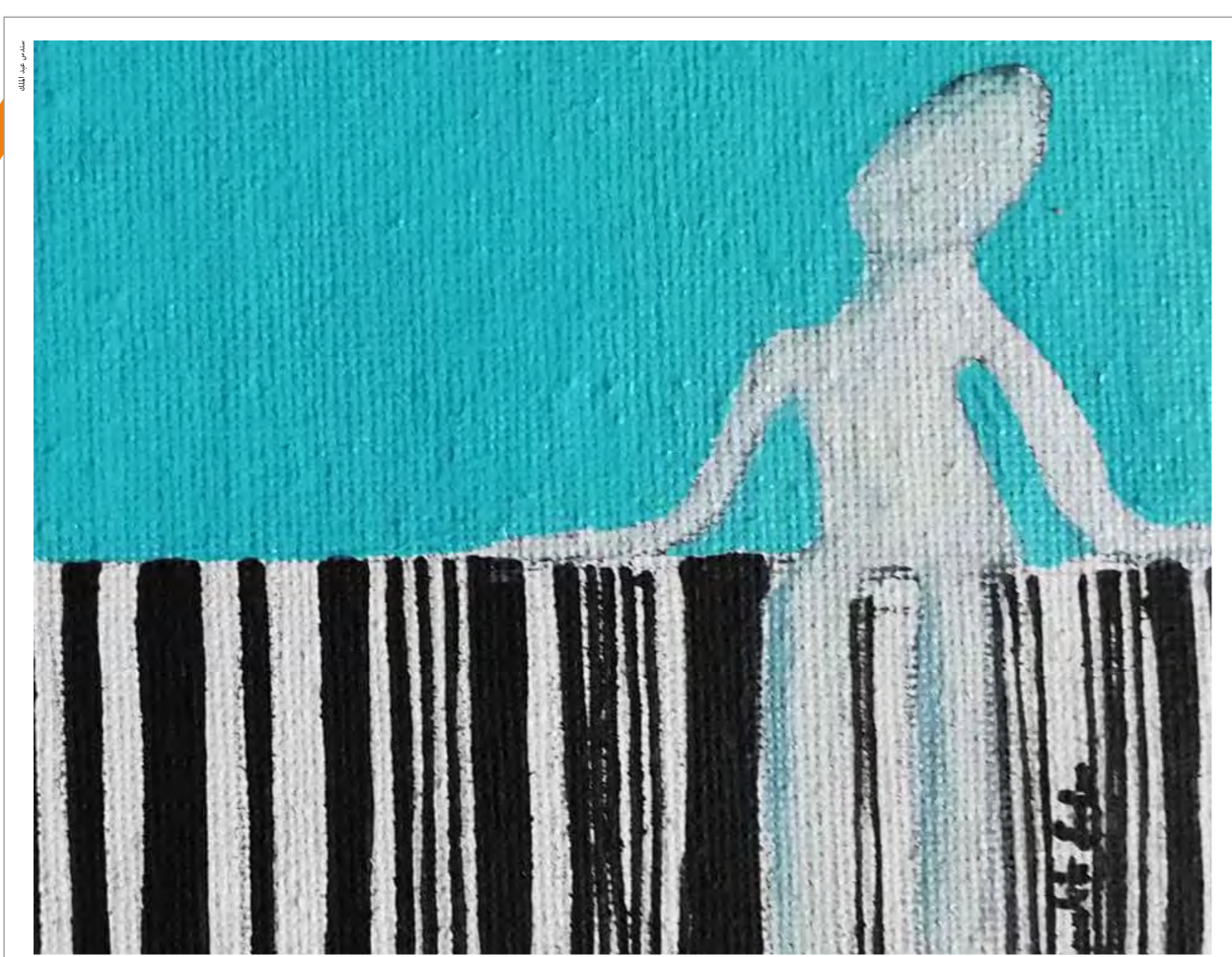
العراقى الطويلة:

سألعب في الشارع

تأخذ الطفلة الموت/ ويأخذ الموت الطفلة/

خلف الآخر

عند الليل



وتتميز القصائد الأولى منها بطولها النسبي، في حين جاءت القصائد الأخرى على شكل ومضات شعرية بالغة التكثيف في بنيتها اللغوية، لكنها الأكثر دلالة وتكثيفا لمأساوية الواقع العراقي وغالبا ما يتم التعبير عنها بلغة ساخرة أكثر إيلاما: \* المفخخات التي لا تنفجر في يومها/باردة ويابسة

كالطعام البائت.

\* أنا في العراق/ مجرد شرطي مرور/ينظم سير السكاكين على جسده.

تتخفف هذه اللغة كثيرا من بلاغتها وتذهب كالطلقة مباشرة إلى هدفها لكنه في قصائده الأكثر طولا نسبيا يعيد بناء المشهد الذي يأتي على شكل لقطات ينهض فيه المكان بدور أساس في بناء المشهد إضافة إلى استخدام التجسيد الذي يسهم في تقديم التجربة بصورة محسوسة، وغالبا ما ينطوي المشهد على حركة تنمو من داخله وتتّجه من الماضي إلى الآن لتجسيد البعد الدرامي الحزين في مصائر شخصياته التي تحمل القصائد أسماء ضحاياها الذين أعدمهم الإرهاب أو مزقت أجسادهم المفخخات وأسلحة القتل المختلفة. لا يكتب الشاعر قصائد رثاء بل يحاول أن يستعيدها من هذه المصائر المأساوية لكي تستكمل معه حياتها المستلبة. إنها الكتابة المضادّة للموت في واقع محكوم بسلطة الموت والإرهاب والعدم:

براحتين من دموع تلطم أمك أمام البوستر على وجهها

في كل يوم/وفي كل يوم أسحب البوستر من يده/معى إلى المدرسة.

ناقد من سوريا مقيم في برلين

215 | 2021 يناير/ كانون الثاني 2011 | 215 | 214

# فى انتظار ولادة سيزان جديد

فاروف يوسف



عالميا سيكون فن الألماني أنسليم كيفر (1945) استثناء ساخنا إذا ما نظرنا إلى الوجبات الباردة التي صار يقدمها الرسامون المعاصرون. لم تعد الأسلوبية نوعا من السلوك الحر، بل صارت عبنًا يثقل الرسام بصمته الأبله قبل أن يلقى بثقله المريض على ذائقة التلقى

سيكون أولى بنا أن ندافع عن مصير الفن بدلا من أن ننشغل في تبرير

أخطاء الرسامين. وهي الأخطاء التي صار الرسم يدفع ثمنها، من خلال انحساره وعدم قدرته على أن يتجاوز وجوده المباشر ليتماهى مع بعده الروحي. ترى اللوحة لكي تنساها بعد قليل. لا لشيء إلا لأنها لم تمش بك مترا مضافا، بل أعادتك إلى أمتار كنتَ قد مشيتها في أوقات سابقة. أصبحت تلك اللحظات التي يشعر المرء فيها أن عينيه تظلان تحومان حول لوحة بعينها نادرة. لوحة يراها المرء مرة واحدة لتقيم في أعماقه مثل زلزال. هل انتهى زمن الرسم فعلا كما يشيع أتباع الفنون المعاصرة ومريدوها؟ كيفر نفسه صار مُلكا متحفيا بعد أن قام اللوفر في خطوة نادرة بعرض عدد من أعماله في إحدى صالاته. أفي تلك الخطوة تكمن إشارة إلى أن الرسام المولع بالمشاهد الشاسعة قد انضم إلى الأموات الخالدين بالرغم من أنه لا

### لنتأمل مصير الرسم.

الحداثة الكبار، من جهة إصراره على أن الأسلوب الشخصى في الرسم لا يزال ممكنا. تومبلي اجترح معجزات كثيرة، تقنيا وشكليا من أجل إخراج الرسم من الخندق الضيق الذي سقط فيه، من ذلك بل وفي المقدمة تقف استغاثته بالطبيعة، مادا خيط حرير بين انطباعية التهم الغرب كل ما في صحونها من طعام وبين تلذذ شرقى لا يزال يهب العين قطعا أرضية كما لو أنها جُلبت من السماء. ليس غريبا إذن أن يلتفت النقاد في متحف الفن الحديث بإستكهولم، ليقيموا معرضا يضم إلى جانب تومبلي، وليم تورنر وكلود مونيه. ومع ذلك كانت الفكرة ناقصة. كان من المكن أن يكون النّصاب كاملا لو حضرت رسوم يابانية أو صينية. لم تكن رسوم تومبلي فتحا، بالرغم من عظمة كشوفاتها البصرية. على المستوى التاريخي فإن

كان الأميركي سي تومبلي (2011.1928) آخر رسامي



أهميتها تكمن في أنها سعت إلى أن تشق ثغرة في جدار كان الإسباني أنتوني تابيس (2012 . 1923) واحدا من أعظم بناته. مَن یری رسوم تومبلی سیکون علی ثقة من أن هذا الرسام قد نجح في إحداث تلك الثغرة، ولكن الأهم هنا أن تلك الثغرة إنما تطل بنا على عدم. لقد استلهم تابيس قوة ذلك العدم في ما بناه.

الآن لا أحد يقوى على تطوير تجربة تومبلي. لا بأس من المحاولة. ولكنها ستكون محاولة يائسة لأنها تُجرى في المكان اليابس خياليا. "الرسم لم يعد ممكنا" جملة سمعتها من غير رسام من الأصدقاء، ممن أثق بقوة

خلاص وتغيير. وكما أرى فإن الرسم اليوم صار في حاجة إلى ثورة من النوع السيزاني (بول سيزان). هذا يعنى إعادة النظر في قوانينه، مثلما فعل الرسام الفرنسي حين اختتم القرن التاسع عشر بإعلانه موت الانطباعية وما بعدها وولادة رسم جديد قائم على منظور جديد، أساسه الهندسة. ثورة تنقل النوع الفني من مكان إلى مكان آخر، أي أنها لا تسعى إلى تطوير أدوات القياس، بل تعمل على تغيير النظر إلى طبيعة الرسم من الداخل. من غيرها فإن

ولائهم للرسم وإيمانهم به باعتباره قوة عن اجترار أفقى، سيجرّنا إلى فساد عظيم في الذائقة الجمالية، في التجربة البصرية، وقبلهما في معنى ووظيفة الرسم. أتذكر هنا الرسام النمساوي غوستاف

كان هذا الرسام الذي عاش بين عامي 1862 و1918 طليعيا في نظرته إلى الرسم، غير أن تلك النظرة لم تكن بحجم التحول المطلوب، وهو التحول الذي استوعب سيزان تقنيات ضرورته. لقد انطوى كلمت على موهبة كبيرة، شغف أصيل وعميق بالفن يصل حد الجنون، غير أنه انتهى كل ما يفعله الرسامون لن يكون إلا عبارة زخرفيا، ولم يهبنا إلا روائع غرامية لم

العدد 72 - يناير/ كانون الثاني 2021 | 217 aljadeedmagazine.com 210

تؤسس لفن مختلف. كانت القصائد المنسوبة إلى قيس بن الملوح رائعة في باب الحب، غير أنها لا تشكل علامة فارقة في تاريخ الشعر العربي. لقد حضر كلمت في الزمن الخطأ. وكما أرى فإن التلويح بتجربة الألماني جورج بازالتيس (1938) من قبل بعض نقاد الفن باعتبارها حلا، هو نوع من اللعب المخيب على الأصول. كان علىّ وأنا أرى لوحات بازالتيس أن أقف مقلوبا كالقرد. ما معنى ذلك؟ أعتقد أن المشكلة لا تكمن في الطريقة التي ننظر من خلالها إلى اللوحة. تكمن المشكلة في مفهوم الرسم، وهو مفهوم صار مستنفَدا. نحن اليوم في مرحلة تتطلب منا إعادة تعريف الرسم. لا يمكننا اختزال ذلك المفهوم في ما يفعله الرسامون. الرسم يقيم في ما لم يقع منه بعد. مصيره يشير إليه. من حق الكثيرين أن لا ينظروا إلى تجربة الأميركي أندى وارهول (1987.1928) بجدية. رسام سلك سكرين (تقنية طبع من خلال شاشة حريرية). رسام وجوه بتقنية صبيانية مبتذلة. غير أن ما يجب أن نعترف به أن هذا الرسام قد استطاع أن يعبر الخندق الضيق بمهارة. كانت مدرسة نيويورك في أوجها يوم ظهر وارهول. وحين أدار وارهول ظهره لمارك روثكو ووليام دي كوننغ وجاسبر جونز وروبرت روشنبرغ وآرشيل غوركي فإنه وضع تحت أقدامنا المتر الذي ننتظره لتتسع الأرض. لقد أنقذنا وقبلنا أنقذ الرسم من

الآن الرسم في حال أسوأ مما كان عليها يوم ظهر وارهول. على الأقل في زمن وارهول كان هناك عدد كبير من الرسامين الكبار، كانت الحداثة يومها تتنفس الهواء نفسه ما يقوله الواقع الآن. الذي أحاط بها منذ البدء، كان العالم الذي ابتهج بحداثته لا يزال قائما. الآن لم تعد أفكار الحداثة ممكنة. جرّد المال الفن من

آخر أسلحته حين قاده إلى المزادات. صارت السوق تزنه باعتباره بضاعة تالفة. الرسم اليوم غريب، يسعى من خلال التهريج إلى نسيان غربته. كليمت حاول ذلك من قبل فضاع في الزخرفة. بلاغة غرامه ابتلعته. ولكننا اليوم لا نرى سوى الزخرفة المحايدة في تجارب رسامينا. إيقاعات الماضي تجد لها صدى في أشكال ميتة. علينا أن نكون منصفين. رسامو اليوم هم ورثة الخطأ التاريخي. منذ أكثر من عقدين كان الرسم بضاعة كاسدة. قبلها ذهب الإيطالي كليمنته إلى الهند وصار يستجدى شيئا من بخور تلك القارة العظيمة. غير أن الرسم بقى يترنح تحت وطأة أزمته، لم تنقذه تلك الفكرة الهاربة إلى النرفانا. علينا أن لا ننسي أن الرسم يستمد جزءا عظيما من وجوده من سلوك تقنى غامض. سلوك يؤسس لتقنية مختلفة في النظر. سيكون علينا دائما أن نعود إلى سيزان باعتباره الحجر الذي اصطدمت به قرون من الرسم ولم تعبره. بعده كان على البشرية أن تفكر في رسم جديد. رسم لم تعرفه من قبل. أنا أفكر ب"سيزان" جديد.

فكرة طوباوية. ففي ظل العولمة، في ظل نظام السوق وسلطة الشركات الكبرى، في ظل صراع المالك الافتراضية، حيث الأسهم تشكل التركة المتبقية من خيال العالم، لن یکون أمام أیّ سیزان جدید سوی أن یختبئ في انتظار أن ينتهى الطوفان. ولكن نهاية الطوفان ستضعنا في مواجهة عالم جديد. لقد اهتدى الغراب إلى أرض لم يسكنها أحد من قبل. هكذا تقول الحكاية الدينية. وهو

أليس للرسم من رمق أخير؟

شاعر وناقد من العراق مقيم في لندن



#### المختصر

كمال بستاني





LA DE

ERIC

L'INDIVIDU

D'UN MONDE TYRAN

LUBERTONNAMISTALE

gef ennis











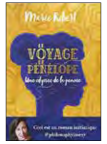


























### لأجل طوياوية عملية

في كتاب "يقظة اليوطوبيا" يلاحظ الباحثان جان لوي لافيل وميشيل ريو سارسي أن التمثيليات السياسية التقليدية تعيش أزمة طويلة الأمد، بسبب عاملين رئيسيين. الأول هو أن ثلاثين سنة من الليبرالية، مع إيمان راسخ بأن قانون السوق يكفي لتعديل المجتمع، أدت إلى تصاعد التفاوت والنزعات القومية. والثاني أن شتى تيارات اليسار انغلقت في تصور جعل من الأحزاب صاحبة الحلول ونسيت أن وجودها مرهون بمن وعدوها بالتحرر والمساواة. فالملاحظ اليوم أن الدعوة إلى التكيف مع التكنولوجيات الحديثة التي تخفى تقليص الإنسان إلى روبوت ينفذ حسب معايير القوى الاقتصادية والمالية التي يصعب تحديدها، وأن السلط الحاكمة تجيب عبر منابر صحافية، وتحليل المجتمعات يبدو غير مجدِ... فلا يمكن للنخبة المثقفة والحالة تلك أن تكتفى بدور الملاحظ، بل ينبغي أن تعيد التفكير فيما يمكن أن تنهض به لجعل الديمقراطية يوطوبيا فعلية.

### أساليب التوقى من الجوائح

من الظواهر الحديثة إشارات التحذير من كوراث أيكولوجية، ولكن قيمتها لا تحدّد بالتصديق أو التكذيب، ولا بكون الحكومة ناجحة أو فاشلة، بل تحدد بقدرة الإنذار على إثارة الاهتمام لدى من يتلقّونه. في كتاب "إشارات تحذير" يبين عالم الأنثروبولوجيا فريديريك كيك، استنادا إلى دراسة عن حراس الجوائح في المجتمعات الآسيوية، أن المناطق التي ترسل إشارات تحذير مثل هونغ كونغ وتايوان وسنغافورة، لها علاقات تنافس وتعاون شبيهة بعلاقات الطيور التي تتسابق في التحذير من وجود حيوان أو طير كاسر. وبذلك أوجدت شكلا جديدا من أشكال التضامن الشامل والعدالة الاجتماعية. ويقترح الكاتب أن نعود إلى ليفي ستروس وأموتز زاهافي وأنّا تسينغ لفهم الظاهرة، وأن نعود أيضا إلى تاريخ الأزمات الصحية الكبرى منذ عشرين عاما، وحتى إلى بعض الروايات والأفلام والمعارض لكونها تساعدنا على توقّى الجوائح قبل وقوعها.

### الأرض وتحولات الإنسان

عندما نعكف على دراسة تاريخ الإنسانية، عادة ما نتوقف عند الأعلام الكبار والحركات الديمغرافية والسياسية والتكنولوجية، ولكننا نغفل عن الأرض رغم أنها أثّرت وتؤثّر في مصيرنا. منذ البدايات، حدّدت البيئة نوعنا، فالقوى الأيكولوجية كانت وراء تطور الإنسان في أفريقيا الشرقية، والتغيرات المناخية دفعته إلى التحول من الترحال إلى الزراعة، وتكتونيّات الصفائح سمحت باستقرار بعض المدن/الدول من اليونان إلى روما على الضفاف الشمالية للمتوسط، وحتى في عصرنا هذا يقتفي سلوك الناخبين الأميركان سرير بحر قديم. "أصول" للأميركي لويس دارتنيل رحلة عجيبة إلى ماضى كوكبنا يجمع بين العلوم والتاريخ، ويحثنا على وضع تصور بديل لمستقبل الإنسانية.

### عواقب التفاوت المدرسي

"هل يمكن أن تنقذ المدرسة الديمقراطية" عنوان كتاب جديد لفرنسوا دوبي الأستاذ المحاضر بجامعة بوردو، ومارى دورو بيلا الأستاذة المحاضرة بمعهد العلوم السياسية بباريس، يعالجان فيه ما أفرزته المدرسة الفرنسية منذ الستينات، ويبيّنان أن النتائج دون المؤمّل، فلئن حدّت المدرسة الجماهيرية من التفاوت المدرسي إلا أنها حوّرت نمط إنتاج ذلك التفاوت، بفرز المنتصرين من المهزومين، تماما كالدبلومات التي عمقت الهوّة، بين شهائد مربحة، وأخرى لا تجدى نفعا. كما بيّنا أن الاعتراف. جمهرة التعليم جعلت من الذين حازوا أعلى الشهائد يلتزمون بالقيم الديمقراطية كيف ندافع عن الكائن الحيّ والليبرالية، فيما فقد من هم دونهم

القوى الشعبوية أو التسلطية. أي أن جمهرة التعليم كانت مناسِبة للمنتصرين، وأقل من ذلك بكثير للمنهزمين، بيد أن التفاوت المدرسي ليس مظلمة فقط، لأن آثاره تهدد التماسك الاجتماعي وحتى الديمقراطية، ومن ثَمّ لا يمكن أن يكون

تساوى الفرص مثال العدالة الوحيد.

"الاعتراف" كتاب مرجعي لعالم الاجتماع

#### الاعتراف بالآخر

الألماني أكسيل هونيت، المدير الحالي لمدرسة فرانكفورت، ومصطلح أساسي لهويتنا السياسية والثقافية، لأنه يشمل متطلبات كثيرة كالاحترام المتبادل بين أفراد مجموعة متعاونة، وضمان اعتراف غير مشروط بتميز الآخر، وتقديم شهادات اعتبار للأقليات الثقافية في إطار "سياسة الاعتراف". يكشف هونيت عن التأثير الذي كنيسة مدمرة، بل بإذكاء شعلته. خلقته الأوضاع السوسيوثقافية في بلدان كثيرة بدءا بفرنسا وبريطانيا وألمانيا، على التغير المناخى ليس مشغلا الموقف من الاعتراف، رغم أن لكل بلد جديدًا تصوره الخاص للاعتراف. ففي فرنسا مثلا ولَّد الجهد الخاص لبلوغ وضع اجتماعي أو وجود اجتماعي مضمون خوفا من فقدان الذات، بينما تدفع الحاجة إلى تأييد مجتمعى الفردَ البريطاني إلى ممارسة مراقبة أخلاقية على نفسه. أما في الفضاء الجرماني فحاجة الفرد للدخول في علاقة اعتراف متبادل تفتح إمكانية تقرير المصير. ما يؤكد أن التباين في الدلالات مردّه إلى الخصائص القومية للظرف الذي ظهر فيه

إن نسيج الأحياء يتفتت من حولنا، الثقة في تلك القيم، فامتنعوا أو اختاروا ويضعف آفاقنا الممكنة. ورغم أننا واعون

بثنائي أكسيد الكربون ولا بالاحتباس الحراري، إذ كان الرأى السائد أن قطع الغابات سيغير الأمطار ودرجات الحرارة والفصول. بيد أن هذه المسألة شغلت الإنسان قبل ذلك التاريخ، كالغزاة الإسبان في العالم الجديد، والثوار الفرنسيين غداة 1789، وكذلك العلماء والخطباء السياسيين، قبل أن يقْفوَ أثرَهم

الإمبرياليون الأوروبيون في آسيا وأفريقيا حتى نهاية الحرب العالمية الثانية. في

كتاب "ثورات السماء، تاريخ للتغير

بذلك فإن إحساسا بالعجز يهمين علينا.

لماذا؟ لأننا نسىء الدفاع عمّا لا نفهمه

جيّدا. فنحن نتصور العالم الحيّ مثل

كاتدرائية تلتهمها النيران، ولكن نسيج

الحيّ، هذه المغامرة التي تروى كل

أنواع المحيط الحيوى، ليس تراثا جامدا

وهشّا، بل هو قوة دينامية للتجدد

والخلق المستمر، فهو ليس كاتدرائية

مشتعلة بل نارٌ تنطفئ. في كتاب "إذكاء

جمر الكائن الحيّ " يقول باتيست موريزو

أستاذ الفلسفة بجامعة إيكس مرسيليا،

إن فهم الكائن الحيّ بهذه الكيفية تجعل

المفارقات التي تربطنا به مرئية، فهو ليس

في حاجة إلينا، بل في حاجة إلى أن ندافع

عنه. هانَ بفعل إساءاتنا ولكنه يظل أقوى

منا، ولسنا نحن من صنعه، بل هو الذي

صنعنا، والدفاع عنه لا يكون كإعادة بناء

منذ أواسط القرن العشرين، ناقشت

المجتمعات الغربية التغيير المناخى،

أسبابه وآثاره على التوازنات الأيكولوجية

والاجتماعية والسياسية، ولكن دون اهتام

العدد 72 - يناير/ كانون الثاني 2021 | 221

المناخي ما بين القرنين الخامس عشر رواية ترحل بنا إلى تاريخ والعشرين" يروى المؤرخان جان باتيست فريسّوز وفابيان لوشى لأول مرة مخاوف وآمال المجتمعات التي كانت تفكر في التقلبات المناخية وتستبق حدوثها، ويبينان أن تلك القضايا كانت في صميم الجدل الدائر حول الاستعمار والرب والدولة والطبيعة والرأسمالية، جدلٌ تولدت عنه بعض المفاهيم المفاتيح تقريب الفلسفة من عامة القراء، لأنهم للسياسات والعلوم البيئية المعاصرة.

### العودة إلى البرية عودة إلى الأصل

"لا يوجد منظر قبيح ما دام في وضعه الطبيعي"، ذلك رأى الرحالة الأميركي جون موير (1838 - 1914) الذي دوّنه في كتابه "المحافظة على البرية" أو بها والتمتع بجمالها لا يكون إلا في وضع انفراد وعزلة. والمعروف أن هذا الكاتب، الذي جاب مناطق كثيرة من الولايات في أعماقها، عبر تاريخ الفلسفة. المتحدة على قدميه، كان أسس جمعية "سييرا كلاب" التي تعدّ من أهم جمعيات حضارة آيلة إلى الزوال الدفاع عن البيئة في أميركا حتى اليوم. فقد كان يدعو إلى ترك البيئة كما هي بشكل سيء، بعد أن لاحظ أن آلاف البشر المرهقين من إيقاع الحياة في المدن ضرورة.

بعد "كانط، أنت لم تعد تدرى ما تفعل" و"ديكارت لأيام الشك"، صدرت للكاتبة الفرنسية مارى روبير رواية فلسفية بعنوان "رحلة بينيلوبي" التي ترجمت إلى أكثر من خمس عشرة لغة رغم استبعادها من الجوائز. وكان الدافع إلى كتابتها يتهيبونها في شكلها المعتاد. وقد جعلت بطلة روايتها بينيلوبي، ولكن ليست زوجة أوليس التي كانت تنقض غزلها أنكاثا في انتظار عودة زوجها أوليس، بل هي ساردة لم تعد تعرف ما يحدث لها حين بلغت سن الثلاثين، بعد أن قضت عشر سنين من حياتها مع فيكتور، فقد استبدت بها أسئلة وجودية: من أكون؟ إلى أين "المحافظة على العزلة" في الترجمة أمضى؟ أيّ معنى أعطيه لخياراتي؟ الفرنسية، وهو عبارة عن دفاع عن التفرد فقررت ترك عملها وصديقها والرحيل إلى بالطبيعة، لأن تأمل الطبيعة والالتحام اليونان، وإلى جزيرة إيتاكا تحديدا، هناك حيث انتظرت بينيلوبي أوليس. ولكنها لم تكن رحلة في المكان، بقدر ما كانت رحلة

فابیان شایدلر هو کاتب ألمانی درس الفلسفة والتاريخ والمسرح، صدر له بدل تحويرها وتحويلها، بدل استثمارها بعد "خاووس، عصر الثورات الجديد"، كتابٌ هام بعنوان "نهاية الميغا- آلة" حاز إعجاب جان زيغلر وفاندانا سيفا بدؤوا يفهمون أن اللجوء إلى الجبال قراءته ضرورة حتمية. يقدم الكاتب والغابات إنما هو عودة إلى الأصل، كما بأسلوب بديع مفتاحا لفهم الكوارث يحوّل مجراه. يعود المرء إلى بيته، وأن الوضع البرى المناخية والأيكولوجية والوبائية والاقتصادية المعاصرة. وفي رأيه أن من نهاية عالم مشترك الخطأ اتهام "سابينس"، هذا الإنسان منذ بضع سنوات، ما انفك الغضب



اللامبالي والمخطئ على الدوام، فتاريخنا اجتماعی، هو تاریخ بنی الهیمنة التی ظهرت قبل خمسة آلاف عام، وتعززت منذ خمسة قرون من الرأسمالية، بشكل مدمّر للكرة الأرضية ومستقبل البشرية، بالميغا - آلة. ولكن تلك القوى وتلك الآلة الرهيبة يمكن هزّها وتعطيل عملها، فالبدائل في رأى الكاتب موجودة، ولكن ماذا ينبغى لتغيير السبيل وترك ووسائلها العصرية والإفراط في التمدّن ونعوم تشومسكي الذين جعلوا من وجهة انتحارية؟ الجواب في هذا الكتاب الممتع، لأن من يعرف تاريخه، يمكن أن



يتصاعد، والشعوب ترفض سلطة حكامها،

حيث تكاثرت الاحتجاجات والتمردات

والإضرابات وعمليات التنديد والتحدي

التي زادتها المواقع الاجتماعية حدّة. كيف

وصلت الأمور إلى هذا الحدّ؟ في كتاب "عصر

الفرد المستبد" يؤكد إريك سادان، وهو من

السياسية والحضارية، أن أسباب التمرد

كمثال سياسى أوحد، كتزايد التفاوت

وتدهور ظروف العمل وتراجع الخدمات

العامة وانتشار الفضائح السياسية. ولكن

العنف الذي يتسم به ذلك التمرد غير

مسبوق، لأنه يتبدى كتعبير عن نموذج

جديد هو الفرد المستبد. هذا النوع من الفرد

ظهر بظهور التقدم التكنولوجي الحديث، والإنترنت والسمارتفون والتحولات الناجمة عن الثورة الرقمية، التي توهم بأن العالم بات تحت أقدامنا، وأن صوتنا يساوي صوت العالم كله. المفارقة أن الأزمات الاقتصادية تعزز الانطباع بأن الفرد مسلوب، ولكن أبرز المفكرين في العالم الرقمي وتشعباته التكنولوجيا توهمه بأنه قويّ لا يقهر.

#### مرتبطة بانحرافات الليبرالية التي تمّ تقديمها الفنون كوسيلة لدراسة الأديان

"هل يمكن الحديث عن الديانات في المدرسة" لإيزابيل سان مارتان صدر قبل مقتل الأستاذ الفرنسي الذي عرض رسوم الكاريكاتير، ولكنه يحمل في طياته أسئلة ما بعد المأساة، وهي الأسئلة التي تعود للظهور إثر كل حادث إرهابي منذ مطلع

تطبيقه دون الإساءة إلى الأقليات. وبصرف النظر عن الجدل حول تدريس الحقائق الدينية، يقترح الكاتب قراءة في التقدم الحاصل في مسار الإصلاحات المتتالية للبرامج. ما هي "الحقائق الدينية" وما وجه العلمانية في مناقشتها في الفصل؟ كيف نحترم مبدأ الحياد دون تفادى الموضوع؟ إذا كان التاريخ غالبًا في المقدمة، فإن ثمة دعوة هنا إلى مقاربة تقوم على الفنون، لكونها تسمح بولوج عالم رموز الأديان، بشكل يسمح بإحلالها في الراهن، وتهذيب حساسية النظر.

الألفية، وتتجلى في خطب السياسيين الذين

يختلفون حول مفهوم العلمانية وسبل

كاتب من لبنان مقيم في ليدز/بريطانيا

# زمن البيولوجيا السياسية

### أبوبكر العيادي

البيوسياسي أو البيولوجيا السياسية، المصطلح الذي ابتكره ميشيل فوكو، يتجسد الآن على أرض الواقع بانتشار فايروس كورونا، حيث يذهب بعض المفكرين إلى القول إن السلطة وجدت في هذا الجائحة فرصة لبسط نفوذها عن طريق الحجر الصحّى والتباعد الاجتماعي بدعوى إنقاذ الناس من الهلاك. فماذا يعنى بالضبط وما هي أبعاده اليوم وآثاره في المستقبل القريب؟

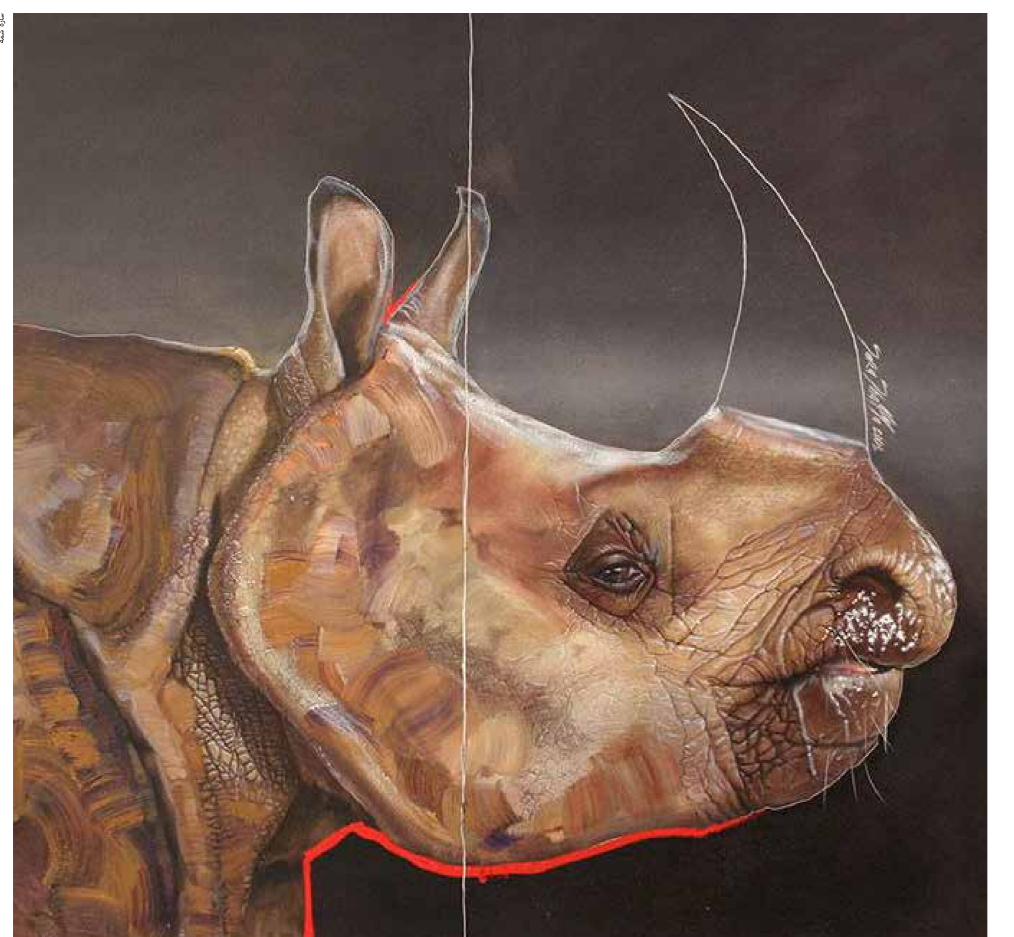
> قرارات السلطة كانت هي أيضا تختلف باختلاف الموقع الاجتماعي والتكوين بيوسياسية.

فكل ما ظهر خلال هذه الفترة التي بدأت أن طرحها فوكو. منذ مطلع السنة الماضية صار لدى عدد لقد اكتشف العالم، على نطاق واسع، من المفكرين في عداد البيوسياسي، أن السياسة لم تختف خلف الاقتصاد، كذا الكمامة واختبار تفاعل البوليميراز مثلما اكتشف أنها في وجهها الحالي الذي المتسلسل (سي بي آر) والحجر الصحّي وغلق المقاهى والخمّارات والمسارح البيوسياسي، خصوصا بانحصارها في والمتاحف ودور السينما وما شابه.

أمام يواجه الجميع جائحة كوفيد - بل إن التساؤل حول الحل الأجدى بين 19 وجرائرها بالطريقة نفسها، صيانة الاقتصاد أو إنقاذ العجائز والعجّز، فإن بدا التفاوت الاجتماعي جليّا خلال عُدّ اختيارا بيوسياسيا، وتحديد البؤر الحظر الصّحى، بين من يتمتع بظروف المشبوهة وتعقّبها رقميّا اعتبرا مراقبة إقامة مرفّهة، وبين من وجد نفسه في بيوسياسية، والرسائل المتكرّرة الموجهة جُحر ضيّقِ ضيقَ زنزانة، فإن المواقف من إلى المواطنين لحثّهم على ملازمة التباعد الاجتماعي هي في نظرهم تربية

العلمي، حيث قنع السّواد الأعظم من ولم تسلم من ذلك التصنيف لا الإدارة الناس بما تمليه الحكومات لكونهم لا ولا الشرطة ولا المستشفيات، فكل قرار يملكون حيلة أمام "ليفياتان"، بينما يُتّخذ فيها يصنَّف في خانة البيوسياسي، انتقدت النخبة كل قرار يصدر عن حتى كادت جائحة كوفيد - 19 تتحول في الحكومة، ورأت فيه تحريك بيادق على تقديرهم إلى احتفال بالبيوسياسي كما قال رقعة ما فتئت تنحسر، تمهيدًا لمصادرة المفكر ماتيو بوت بونفيل، الذي يذكّر بأن الحريات وبسط هيمنتها كاملة على سائر للله الأسئلة، التي تقع اليوم في صميم هذه اللحظة البيوسياسية القصوى، سبق

أملاه الحفاظ على الحياة أخذت شكل إجراءات صحية واسعة أدت إلى حالة

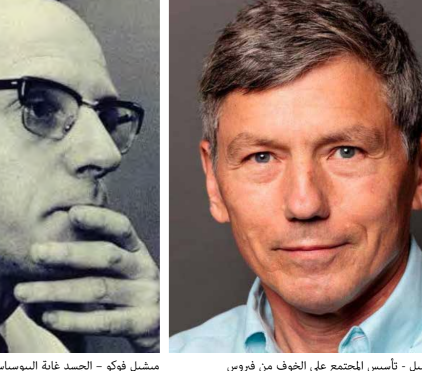


العدد 72 - يناير/ كانون الثاني 2021 | 225

#### رسالة باريس



ميكائيل فوسّيل - تأسيس المجتمع على الخوف من فيروس هو ما پهدّدنا



فصار السؤال الذي تطرحه الجائحة على الحكومات: الحرية أم الحياة؟ ولا مناص حينئذ من العودة إلى فوكو، الذي كان فصل من كتاب "إرادة المعرفة" عنوانه يختص به الحاكم، فقد كانت سلطته على إذ هو لا يملى عليهم كيف يعيشون حياتهم، ولكنه يملك حق سلبها منهم عن وقواهم وحياتهم أيضا.

ومنذ القرن السابع عشر، وبصفة أخص خلال القرن الثامن عشر، صارت الحياة نفسها غاية السياسي، حيث

وبين السلطة على جسد الأفراد وتسيير الرعايا توجد الجنسانية. يقول فوكو في "إرادة المعرفة" ربما ليس القتل هو أعلى وظيفة للسلطة، بل اقتحام الحياة من كل جانب، لحمايتها ولكن لتدجينها أيضا. وبذلك يشمل البيوسياسي بمعناه الواسع الطرائق القسرية للنظام والمراقبة والتحكم والعقاب، والطرائق المرنة الأفقية في تسيير الرعايا وحكمها. وهذه الطريقة الجديدة في الحكم هي الليبرالية. أما بخصوص مواجهة السطلة للأوبئة، فقد بيّن فوكو في "جنيالوجيا السلطة" أن الغرب لم يكن له سوى نموذجين بارزين: أولهما إقصاء المصابين بالجذام خارج المدينة، لكون الجذام يعدى باللمس، ما يفرض منع اتصال المصاب بفرد أو جماعة منعًا باتًّا، أي أن المصابين "يُلقَوْن إلى

الموت". وهو إجراء صحّى يغذيه الحلم



ميشيل فوكو - الجسد غاية البيوسياسي

طوارئ وما تبعها من مصادرة للحريات، تعلق الأمر بتنمية الموارد وزيادة القوى الحية وتسييرها، فكان ذلك إيذانا بمولد الرأسمالية. عندها تحولت السلطة إلى بيوسلطة شعارها "اجعله يعيش واتركه أول من صاغ المصطلح عام 1976 في آخر يموت" وفق نموذجين، أولهما، وهو الذي أطلق عليه فوكو "أناتومو سياسي" "حق الموت والسلطة على الحياة"، لاحظ (أو سياسة الجسد) يخص جسد الفرد من فيه الانقلاب الذي حصل بعد نهاية العصر حيث ترويضه ومراقبته وتجويد مردوده، الكلاسيكي بشأن حقّ الحياة والموت الذي للا ويتم ذلك في كل المنظومات التنظيمية كالمدارس الدينية والجندية والسجن حياة رعاياه هي قبل كل شيء حق الموت، ومستشفى الطب النفسي. والثاني يتركز على الرعية التي تتم إدارة مساراتها البيولوجية كالتكاثر والولادات والوفيات طريق انتزاع ثرواتهم وخدماتهم وعملهم والصحة والعمر الحيوي. ثم ظهرت علوم جديدة كعلم الإحصاء وعلم السكان وعلم الأوبئة... وغاية جديدة حيث لم يعد يُنظر إلى السكان كمجموعة أفراد، بل كمنظومة مدّ وميول، وبالتالي كفنّ جديد في الحكم.

بمجتمع نقيّ، ويحضر في المؤسسات الاجتماعية كالسجن ومستشفى الأمراض العقلية ومستشفى الطب النفسى، حيث ينوب عن المجذوم الفقيرُ والمهمّشُ والمسجونُ والمختلُّ عقليا...

فريديريك فورمس - الأنسنة الحيوية بدل البيوسياسي

وثانيهما حجر المصابين بالوباء، لكون الوباء، بخلاف الجذام، لا يُرى بالعين المجردة في طور اختماره، ومن ثَمّ يعامَل الناس جميعا كما لو أنهم مصابون به، فيجدون أنفسهم في حَجر لا يغادرونه زُو (zoè) وتعنى الحياة البيولوجية إلا بإذن، حيث "كل فرد حبيس قفصه، واقف في نافذته ليجيب دعوة الدّاعي، ويطلّ منها حين يُطلب منه ذلك"، أي أنّ السلطة تدير رعاياها كلهم في فضاء واحد تُخضعه لمراقبة دقيقة، حيث يعمل العزل الفردي أو الجماعي على تعزيز التحكم والمراقبة وتفريع السلطة لأن نمط الحكم في التعامل مع الوباء للاحياة المدينة أو الحياة السليمة، يستعمل



حنّة أرندت - ضرورة أن يكون السياسي منفصلا عن البيولوجي

يهدف إلى إيجاد رعية سليمة في مجتمع

منظُّم. ما يعنى أننا مع جائحة كوفيد -

19 وجدنا أنفسنا أمام الجذام والوباء في

الوقت نفسه، أي أن الجسد، فرديّا كان

أم جماعيّا، تشريحيّا أم اجتماعيّا، هو في

ثمّة تعارض في التقليد الفلسفي لا يزال

قائما، ففى اليونانية القديمة لفظتان:

والعضوية والحيوانية؛ وفي مقابلها

بِيُوس (bios) التي تعنى الحياة المعيشة،

في ظل التاريخ والثقافة وظروف العيش

والنواحي الاجتماعية التي تصنعها،

فعندما يقول أرسطو إن الإنسان "حيوان

سياسيّ فإنه يربط الإنسانية بالطبيعة

زُوی، لکی یمیزه عنها، ولکن عندما یعرّف

يثيرها البيوسياسي؟

عبارة بيوس. وحنّة أرندت تستعمل هذا التمييز في كتابها "وضع الإنسان المعاصر" لتقف على خطّ الفصل، وهو جلىّ عند القدامي، بين الحياة العائلية المنذورة لتأمين الشروط المادّية الأكثر تفاهة، نظر فوكو غاية البيوسياسي. ولكن أيّ حياة الحيوانية تقريبا لضمان العيش، وبين الحياة العامة. ولكن هذا الفصل يميل إلى الزوال في عصر الحداثة ليحلّ محلّه اكتساح المشاغل اليومية للفضاء العام، وهو ما يهدد السياسي بالخطر في نظر أرندت التي تلتقي مع ما لاحظه فوكو، ولكن مع الإلحاح على ضرورة أن يكون السياسي منفصلا عن البيولوجي. مثل هذا التمييز هام جدّا للتفكير في الإجراءات المتخذة ضدّ الجائحة: أيّ حياة نحمى؟ الصحة البيولوجية على حساب الروابط الاجتماعية؟ ولكن ألا يشكّل الحرمان من الروابط خطرا قاتلا لدى بعض الناس؟ ثمّ

ما هي الحيوات المعرّضة أكثر من سواها، يوليها قيمة؟

إن الاحتجاج على غلق المقاهي والخمّارات مثلا أو إجبارية وضع الأقنعة هما تعبير عن أن الحياة ليست فقط الوقاية من الموت البيولوجي؛ في حين أن تضامن المهاجرين في مخيم موريا باليونان، الذين تخلّت عنهم الحكومات وتجاهلتهم الإجراءات الصحية، أنقذ ما هو حيويّ، ما يعني أن زوى وبيوس في الواقع لا ينفصلان.

ولا يعنى ذلك أن كل المفكرين يوافقون ما ذهب إليه فوكو، فالفيلسوف الإيطالي جورجو أغامبين مثلا يجعل من زوى، التي يترجمها ب"الحياة العارية" موضوع نقده الوحيد، فيجعل البيوسياسي سياسة موت (تاناتو سياسي) حيث يحصر الإنسان في حياته العارية، أي المجردة، مثلما يجعل المعسكر شكلَ تلك الصيغة النهائي، ومثلها معسكرات اللاجئين ومعسكرات الخدمة الإجبارية كالغولاغ ومعسكرات الموت النازية. فالمعسكر، أو المخيم، هو في رأيه حالة استثنائية يهيمن عليها ناموس البيوسياسي، وحاضنة مخفية للسياسة، بمعنى أن الدولة الديمقراطية البيوسياسية هي نظام شمولي بالقوّة، وهو ما يفسّر مبالغة أغامبين في نقد الحجر الصحى، كان نشره في مارس من العام الماضي، حيث ألمح فيه إلى أن الجائحة وُجدت عمدًا حتى تتمكن الدول من فرض حالة الطوارئ.

أوّل من اهتدت إلى البعد البيوسياسي -ولو أنّها لم تستعمل المصطلح - للنازية، وأكدت أن مفاهيم المجال الحيوي والنقاء العرقى تؤدى إلى صناعة بشر غير طبيعيين. كما لاحظت نشأة مفهوم العرق

في القرن التاسع عشر، خاصة عند أرتر دو لكي يقبل المجتمع التضحية بها أو لا غوبينو (1816 - 1882)، صاحب "مقالة في عدم تساوي الأعراق"، حيث كتب يقول "في نهاية القرن كان الكتاب يتناولون بشكل طبيعي المسائل السياسية في صيغ بيولوجيا وزولوجيا"، ولكنها لن توافق قطعا ما ذهب إليه أغامبين من أن الديمقراطية

ولو فرضنا جدلا أن مصطلح البيوسياسي يجمع تحت سقف واحد كل الرهانات السياسية والفلسفية المتباينة في الظاهر، والتي تخص الكائن الحيّ، كالجوائح الحالية وربما المستقبلية، والصحة عموما، والمفاهيم العلمية للحياة والموت، والعلاج، ومجتمع المراقبة عن طريق التكنولوجيات الرقمية، والعلاقات بين الإنسان والكائنات، والتنوع البيولوجي، والمناخ، وامتداد الأعمار، والديمغرافيا العالمية، وتزايد التفاوت، وما بعد الأنسنة، والتكنولوجيات الحيوية، والذكاء الصناعي... فإن السقف يصبح من

ويعتبر أن نهاية السبعينات كانت "لحظة الكائن الحيّ وشكلت منعرجا في مجالات الفلسفة والمعرفة والسياسة، أهمية العلاج الحيوية مقدت لظهور الكائن الحيّ ضمن المتطلبات المعاصرة. غير أن فورمس، وإن أيّد الجانب الوصفي في "أصول التوتاليتارية"، كانت حنة أرندت لـ"بيوسياسية" فوكو وعارض جانبها النقدى، يقرّ أن لها صلة بتلك الحركة، ويرى هو أيضا أننا نعيش اليوم عصر البيوسياسي، وما حماية الحياة إلا ناقل سياسي، فنحن نصمد بفضل العلاج

الحياة، هوبز يكفيني". والعمل على حماية الكائن الحيّ، ولكننا ذلك أن المفكر الإنكليزي يبيّن لنا أن ما

المداولات الديمقراطية. إن تثمين العلاج، الذي يسمّيه الفلاسفة

تحمل في طياتها أثر الشمولية. برونو لاتور، من جهته، دعا إلى قيام ما

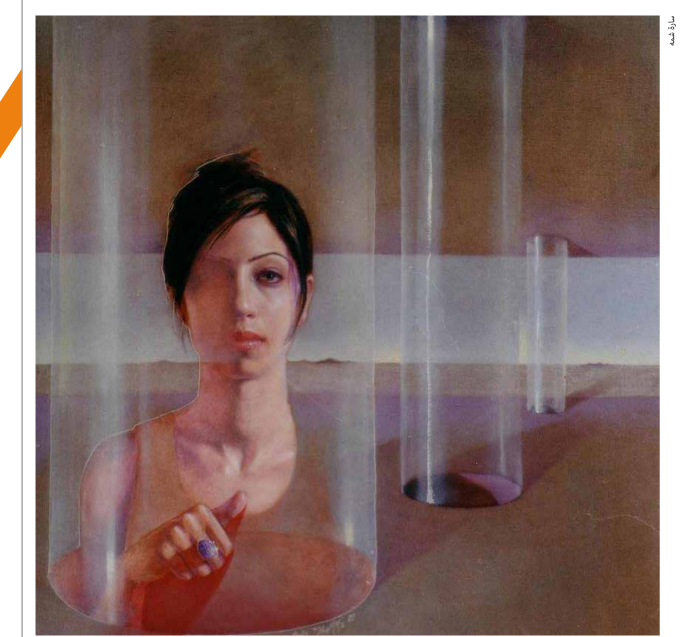
الاتساع ما يجعله عديم الأهمية. هذا مثلا فريديرك فورمس يعترف أنه لا يشاطر فوكو تحليله التاريخي للحداثة، فالإيكولوجيا وعلوم الإدراك واكتشاف ضد كوفيد - 19.

نتصدى لتجاوزات السلطة عن طريق

الرعاية (care) يستعيد سلطة القس البروتستانتي التي جعلها فوكو إحدى مصادر البيوسياسي الحديث. وهو نفس المسار الذي اتبعه فورمس وأرد أن يتأسس على الدفاع عن الحيوى، أي كل القوى التي تصمد أمام الموت، كالصحة ودعم الناس الأكثر هشاشة وكذلك التربية والديمقراطية والعدالة الاجتماعية، ما يجعلنا نمرّ من البيوسياسي الذي تحدوه إنتاجية الأجساد، أي تلك التي وصفها فوكو، إلى بيوسياسي يحركه الوعي بإمكانية العطب. وفورمس لا يسمى ذلك بيوسياسى بل يفضل تسميته بالأنسنة الحيوية، ما يسمح باحتضان مشاغل أخرى غفل عنها فوكو كحماية كوكب الأرض والطبيعة والتنوع الحيوي.

أسماه إرادة عامة إيكولوجية قادرة على الضغط على الحكومات، مع توسيع مبدأ الحياة، وحتى الحياة السليمة، والصحة لاحتواء مفهوم "قابلية الإقامة على الأرض"، لأن العودة إلى البيوسياسي، حتى في وجهه الجديد، لا يمكن أن يفرض نفسه في ظل مشروعية الإجراءات الصحية

أما ميكائيل فوسيل، فيعتقد أننا نمرّ ربّما بمرحلة فوكوية، إذا اعتبرنا أن السياسة نفسها تحركها النزعة الصحية وتقتحم أكثر مناطق الحيوات حميمية، ولكن تأسيس المجتمع على الخوف من فايروس هو ما يهدّدنا. ويضيف "لست في حاجة إلى فوكو كى أتأمل تركيز السلطة حول مبدأ حفظ



لا يسمح بفهم هذا، لأن فوكو لا يعالج

الحقوق والقانون والعقد الاجتماعي ولا

الدولة. ولذلك يخشى أن ندخل، إن كان

لا مفر من العيش مع الفايروس، في

يميز الإنسان رغبته في البقاء. ولكن إذا تُركت تلك الرغبة لحالها فسوف تخلق قانون الأقوى وحرب الجميع ضدّ الجميع، أى عكس حفظ الحياة التي تهدف إليها. فالدولة عند هوبز تسمح بالخروج من ذلك التناقض القاتل، ولكنها "ليفياتان"، أي لحظة هوبزية، دليله على ذلك عودة سلطة حاكمة تملك وحدها حق ممارسة العنف الشرعي بوضع الجميع في حالة النزعة السيادية القومية والهووية بقوة. الإعداد. خوف، ما يدفعهم إلى الالتزام بعقد ففي اللحظة التي نكتشف فيها هشاشتنا يستبدلون من خلاله الأمان بالحرّية، لأن وعجز السلطة، تقوى أوهام السيادة التي الفعل السياسي عند هوبز هو ما يقطع مع يُنظر إليها كحصانة. وعندما نرى في الآخر

تهديدا حيويًا، نمر بسرعة من الفايروس الوضع الطبيعي. إلى الجسد الغريب، ومن جسد الغريب ويخلص فوسيل إلى أن مصطلح بيوسياسي

إلى كراهية الغريب.

لا شكّ أن أشكال السلطة والمخاطر التي تهدد الحياة هي بصدد التغير. وإذا بات مصطلح البيوسياسي فارغا لكثرة اتساعه، فإن وسائل الصمود أمامه ما زالت قيد

كاتب من تونس مقيم في باريس

العدد 64/63 - أبريل/ مايو 2020



هيثم الزبيدى

أعرف إن كان مثقفنا العربي، ابن اليوم، محظوظا أم منكوبا. كإنسان عادى من ضمن بشر يعيشون الضربات المتلاحقة الاقتصادية والسياسية ومؤخرا الصحية، يبدو مثله مثل غيره أقرب إلى النكبة منه إلى الحظ. حيثما التفت يرى مضيقا خانقا فيه الكثير من العثرات ولا يكاد يميز الطريق فيه من شدة الظلام أو انعدام الضوء في نهاية النفق. الأزمات الاقتصادية تتزايد. الاختناقات السياسية أضافت السلفية الدينية لدكتاتوريات قديمة ومستحدثة. ثم جاء فايروس كورونا: حجر نفسى واجتماعي ومخاطر صحية لا أحد يعرف إن كنا سنخرج منها أو من أمثالها في القريب.

لكن المثقف الحقيقي من طينة أخرى. هنا الحديث عن مثقف عربي حقيقي وليس بصمة غربية من الاستعارات والنقل والترجمة التي وسمت أعمال بعض مدعى الثقافة في مشهدنا العربي. أمثال هؤلاء الآن على الرف بعد انتشار الوعى باللغة الإنجليزية وبمساحة التغطية الإضافية عبر الإنترنت. ثم هناك "كارثة" تطاردهم مع تطور ترجمة غوغل الآلية بحكم تقدمها اليومى بعد تبنيها تقنية "التعلم العميق". تقرأ لك المواضيع بالفرنسية والألمانية والإسبانية بالعربية أفضل من ترجمات لمحترفين. ما يتعثر بالعربية تقرأه بالإنجليزية.

في الثمانينات بدأ تشكلي الشخصي من حيث الوعي بما حولي. كنت أرى الستينات مثلا من فئة "الدهر": بعيدة زمنيا وماض مرّ. الخمسينات وما قبلها كانت تبدو أثرية. لكن مع تقدم العمر والتجربة، صرت أشاهد الثمانينات بعين الألفية فلا أجد أن عشرين عاما تمر بهذا التباعد الزمني. صحيح أننا شهدنا حروبا وقفزات تقنية مذهلة وصعودا لتيارات سياسية مختلفة وانهيارا لإمبراطوريات عالمية سياسية واقتصادية، لكن كان كل شيء يأخذ وقته. الانهيار السوفييتي مثلا، كان واضحا للعيان منذ مطلع الثمانينات. الولايات المتحدة كانت تقترب من ذروتها. حرب العراق كانت مسألة وقت. الإسلاميون قادمون. مركز الثقل الصناعي والتجاري والمالي يتحرك نحو الشرق الأقصى.

لكن العقد الأخير شيء آخر. بين عامي 2010 - 2020 كأن العالم صار يتحرك على وقع تناوله لمنشطات ستيرويد. الأزمات الاقتصادية تتسارع بشكل كبير. "الربيع العربي" نسف أنظمة ظلت تعتقد أنها راسخة. دول ثرية بالريع النفطى تتصرف بارتباك المفلس. المشروع الوطني البشري في عالمنا العربي تحول إلى مشروع "كيف تلقى بنفسك في البحر المتوسط لتصل إلى أوروبا". إخوان ثم قاعدة ثم داعش. إيران في كل مكان. اختفت

جرأة السياسيين وحل محلها استرضاء للشبكات الاجتماعية وما يدور فيها من قال وقيل، في الغرب كما في عالمنا. كل واحد منا لديه قائمة العد الخاصة به لما يرصده من تغيرات كبرى وصغرى.

ماض أقرب من اللازم

عالم على سترويد

الماضى مرتبط بفكرنا مع التغيير. ولا فلسفة بالأمر حين نعيد التذكير بأنه ماض لأنه "بعيد" أو "بعيد نسبيا". لكن العقد الماضي أنتج ماضيا جديدا من نوع آخر. اجلس الآن وأنت على أبواب العقد الجديد والتفت إلى العقد الماضي وستجد أن التغيير كان مذهلا. الماضي قريب جدا. الماضي بيننا تقريبا لأننا نحس بالتغييرات كل يوم. اسأل أيّ شخص تعرفه، سيقول لك إن الشهر الماضى كان مختلفا. تم نسف منظومات عاشت معنا لعقود، بل بعضها لقرون، بسبب طبيعة التغيرات. خذ مثلا المكاتب في المدن. الناس تعودت على العمل من بيوتها. الإنترنت وتقنيات حماية الاتصالات وتشفيرها الغت الفارق. حدث هذا قبل كوفيد - 19، لكنه تسارع جدا الآن. التسوق اليومي، التسوق الشخصي من ملابس وحاجيات. العمل ضمن مقاييس واضحة مثل مقياس البنطلون ولونه والقدرة على إرجاعه بالبريد السريع. فكرة التوفير لدى الشركات. تقبل الموظفين العمل بطريقة جماعية عن طريق التطبيقات مثل سكايب وزووم. تقليل الاعتماد على النقل والتنقل البعيد والقريب. المجيء بترامب وشعبوية السياسة وإرجاعهما إلى حيث ينتميان بعد أن أحدثا الهزة المطلوبة لدى السياسيين الكلاسيكيين. بريكست مع تجربة 48 ساعة قطيعة أوروبية مع بريطانيا بحجة كوفيد - 19 ساعدت في تهذيب سلوك بوريس جونسون ومعرفته ماذا ينتظر بلده وقبوله بحلول أقل من الوسط. نولد حاضرا كله يصبح ماضيا بأثر فوري. تنام وتصبح على ثورة تغيير، في كل أنحاء العالم، ولكن أيضا في عالمنا الذي اعتاد الهزات السياسية ولكنه متمترّس اجتماعيا ونفسيا. تغير الآن كل شيء، وبسرعة.

على مثل هذه الخلفيات يأتي دور المثقف الحقيقي. هذا مادة خام تحتاج الاشتغال عليها، ومواكبتها. كتبنا كثيرا عن الإسلام السياسي و"الربيع العربي". حان الأوان أن نكتب عن ماضينا القريب. ربما التوصيف الأدق هو ماضى الحاضر، أو الحاضر الماضى. سنترك لشخص أكفأ باللغة اختيار المفردة المناسبة. لكن نحن في أشد الحاجة إلى أن يواكب الفكر والثقافة ما يحدث اليوم وأن يخرج باستنتاج أعمق من أن تكون انطباعية بسيطة أو في بعض الأحيان ساذجة. هذه فرصة حقيقة للمثقفين ليست لديهم أيّ أسباب كي يضيعونها ■

كاتب من العراق مقيم في لندن